
 0 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LARA FERREIRA DIAS  

THIAGO FELICIO BARBOSA PEREIRA 

VANESSA DE CARVALHO SANTOS 

(Organizadores) 

 

 

 

 

 

 

CALEIDOSCÓPIO LITERÁRIO: TEMPO, CULTURA E ESPAÇO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 1 

 

LARA FERREIRA DIAS 

THIAGO FELICIO BARBOSA PEREIRA 

VANESSA DE CARVALHO SANTOS  

(Organizadores) 

 

 

 

 

 

 

 

 

CALEIDOSCÓPIO LITERÁRIO: TEMPO, CULTURA E ESPAÇO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

 

 

2025 by Editora Kennis 

Copyright © Editora Kennis 
Copyright do Texto © 2025 Os autores 

Copyright da Edição © 2025 Editora Kennis 
Direitos para esta edição cedidos à Editora Kennis pelos autores. 

As ilustrações e demais informações contidas desta obra são integralmente de 
responsabilidade dos autores. 

 

 

Capa: Designed by Editora Kennis 

Imagem da Capa: Foto de Photo Capella no Pexels 

Diagramação e Edição de Arte: Editora Kennis 

Revisão: Os Autores 

 

 

 

CONSELHO EDITORIAL 

 

Dr. Charlyan de Sousa Lima 

Dr. Diego Amorim dos Santos 

Dr. Ivandro Carlos Rosa 

Dra. Karlyene Sousa da Rocha 

Dra. Kaiomi de Souza Oliveira Cavalli 

Dr. Leonardo De Ross Rosa 

Dra. Marcele Scapin Rogerio 

Dra. Mayara da Cruz Ribeiro 

Dra. Paula Michele Lohmann 

Dr. Renato Santiago Quintal 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
 
 

O conteúdo do livro, correção e confiabilidade são de responsabilidade exclusiva dos autores. O 

download da obra e o seu compartilhamento somente são autorizados desde que sejam 

atribuídos créditos aos autores, sem alterá-la e de nenhuma forma utilizá-la para fins comerciais. 

 
 

Editora Kennis  
Chapadinha – Maranhão – Brasil  
www.editorakennis.com.br 
publica.editorakennis@gmail.com 

Diagramação: Editora Kennis 

Edição de Arte: Editora Kennis 

Revisão: Os Autores 

Organizadores: Lara Ferreira Dias 

 Thiago Felicio Barbosa Pereira 

 Vanessa De Carvalho Santos 

  



 4 

 

 

 

APRESENTAÇÃO ..........................................................................................................................6 

 

  MAGIC AND EXEGESIS: ASTROLOGICAL WORLDVIEW IN SHAKESPEARE’S THE 

TEMPEST ......................................................................................................................................9 

Lara Ferreira Silva Dias 

 

 “QUE MEU LEITE SE TRANSFORME EM FEL”: O MAL EM LADY MACBETH .........20 

Allana Cristina Sales Meneses 

 

 AS VIÚVAS DAS QUINTAS-FEIRAS, DE CLAUDIA PIÑEIRO: O REALISMO SÉRIO DE 

AUERBACH E UM MICROCOSMO SOCIAL EM DECADÊNCIA .......................................................30 

Vanessa de Carvalho Santos 

 

 A DITADURA MILITAR ARGENTINA EXPOSTA NA LITERATURA: ESPAÇO E 

MEMÓRIA EM HISTÓRIA DO PRANTO, HISTÓRIA DO CABELO E HISTÓRIA DO DINHEIRO, DE ALAN 

PAULS ........................................................................................................................................48 

Thiago Felicio Barbosa Pereira 

 

O GÊNERO POLICIAL E OS VIESES DA VIOLÊNCIA EM A GRANDE ARTE, DE RUBEM 

FONSECA ...................................................................................................................................67 

Irleny Lopes da Costa 

 

 TENDÊNCIAS E DESAFIOS: UMA EXPLORAÇÃO DA IMAGOLOGIA NA LITERATURA 

COMPARADA ..............................................................................................................................81 

Victória Araújo dos Santos 

 

 (N)A TERCEIRA MARGEM DO RIO: AS CORRENTEZAS DA SEMIOLINGUÍSTICA NA 

OBRA DE GUIMARÃES ROSA......................................................................................................93 

Patrícia Rodrigues Tomaz;  

 

SUMÁRIO 
 



 5 

João Benvindo de Moura;  

Max Silva da Rocha. 

 

O ENSINO DE LITERATURA PAUTADO NO ACONTECIMENTO LITERÁRIO E 

HORIZONTE DE EXPECTATIVA NA SALA DE AULA DE ENSINO MÉDIO .....................................113 

Michel Augusto Carvalho da Silva 

 

 A CONSTRUÇÃO IMAGÉTICA DA COMUNICAÇÃO DOS “POVOS DA CAPIVARA”

 .................................................................................................................................................124 

Glecione Ribeiro de Castro;  

Lara Ferreira Silva Dias. 

 

 CAPITALISM AS VAMPIRISM: A MARXIST INTERPRETATION OF BRAM STOKER’S 

DRACULA .................................................................................................................................152 

Christin Walter 

 

ORGANIZADORES.....................................................................................................................171 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

 

 

 

 

A literatura é uma das mais antigas e poderosas formas de expressão 

humana. Desde os primeiros mitos e epopeias orais até os romances 

contemporâneos, as palavras escritas têm o poder de registrar memórias, 

desafiar ideias e emocionar leitores de todas as épocas, pois como nos lembra 

Compagnon, “cada nova obra provoca rearranjo da tradição como totalidade (e 

modifica, ao mesmo tempo, o sentido e o valor de cada obra pertencente à 

tradição)”. Assim, mais do que uma simples arte, a literatura é um reflexo da 

sociedade, um espelho no qual enxergamos nossos sonhos, angústias e 

esperanças. A literatura, em sua diversidade temática e estilística, revela-se 

como um instrumento fundamental para a compreensão das dinâmicas 

históricas, sociais e culturais. Assim, este presente volume, intitulado 

Caleidoscópio Literário: Tempo, Cultura e Espaço, constitui um convite ao leitor 

para uma incursão reflexiva e crítica por diferentes vertentes da análise literária, 

abrangendo abordagens interdisciplinares que transitam entre a literatura, a 

história, a filosofia e os estudos culturais. 

Os artigos aqui reunidos apresentam investigações rigorosas e 

aprofundadas sobre temáticas variadas, oferecendo perspectivas analíticas que 

evidenciam a riqueza e complexidade dos textos literários. Shakespeare, por 

exemplo, continua sendo uma fonte inesgotável de leituras. O primeiro eixo 

temático versa sobre as influências mágico-místicas na literatura, com destaque 

para a intersecção entre astrologia e dramaturgia shakespeariana, notadamente 

em A Tempestade. Na mesma linha de estudos sobre Shakespeare, a figura de 

Lady Macbeth é analisada sob a ótica do mal, explorando a construção simbólica 

e psicológica da personagem. 

 

APRESENTAÇÃO 
 



 7 

A literatura latino-americano emerge com vigor em trabalhos que 

examinam as relações entre literatura e memória histórica, com ênfase nas 

repercussões da ditadura militar argentina na obra de Alan Pauls, 

especificamente História do pranto, História do cabelo e História do dinheiro. 

Paralelamente, o romance As Viúvas das Quintas-Feiras, de Claudia Piñeiro, é 

estudado sob a perspectiva do realismo sério de Auerbach, revelando um 

microcosmo social em decadência e a fragilidade das estruturas 

socioeconômicas do período. Ainda na literatura latino-americana, a literatura 

brasileira também ocupa um espaço significativo nesta coletânea, com análises 

que abordam a violência e a marginalidade na obra de Rubem Fonseca, corpus 

de análise de três textos enfocando o gênero policial e seus desdobramentos 

críticos. Estudos de imagologia e literatura comparada contribuem para a 

discussão sobre a construção da identidade cultural nos textos literários e suas 

interações com diferentes contextos históricos e sociais, especialmente na Serra 

da Capivara no Piauí.  

Outros trabalhos se debruçam sobre as inter-relações entre literatura e 

outras formas de expressão artística, como a análise pós-colonialista do filme 

Pocahontas e suas implicações ideológicas. A produção literária de Guimarães 

Rosa é explorada sob a lente da semiolinguística, demonstrando a riqueza 

estilística e simbólica de sua prosa. Além disso, são discutidos os desafios e 

tendências do ensino de literatura no ensino médio, destacando a relevância da 

experiência estética e do horizonte de expectativa na formação do leitor. 

Portanto, o conjunto de estudos aqui apresentados evidencia a literatura 

como um campo dinâmico e multifacetado, cujas intersecções com outras áreas 

do conhecimento ampliam suas potencialidades interpretativas. Esta coletânea 

visa não apenas aprofundar o debate acadêmico sobre os temas abordados, 

mas também fomentar novas leituras, reflexões e investigações futuras. Este 

livro surge como uma celebração da palavra escrita, explorando os diferentes 

caminhos que a literatura percorreu ao longo dos séculos. Aqui, mergulhamos 

não apenas na beleza dos textos, mas também no impacto que eles tiveram 

sobre a humanidade. Das tragédias shakespearianas às narrativas modernas, 

dos clássicos imortais às vozes emergentes, cada página nos convida a refletir 



 8 

sobre o papel da literatura na construção do nosso pensamento e na 

compreensão do mundo. Mais do que um registro histórico ou uma análise 

técnica, este livro é um convite à apreciação da literatura em sua essência. Que 

ele possa despertar em cada leitor o desejo de se perder (e se encontrar) entre 

as páginas dos grandes escritores que moldaram nossa cultura. Afinal, ler é mais 

do que um ato de conhecimento; é uma experiência transformadora. 

Thiago Felício Barbosa Pereira 

Organizador 

 

  



 9 

CAPÍTULO 01 

MAGIC AND EXEGESIS: ASTROLOGICAL 
WORLDVIEW IN SHAKESPEARE’S THE TEMPEST 

 

 
 
 

Lara Ferreira Silva Dias1 

 

 

1 Doutoranda em Letras da Universidade Federal do Piauí – UFPI. 
 

ABSTRACT:  
During Shakespeare’s time, Astrology was part of 16th century culture and 
fascinated all the aristocracy and philosophers, since they consulted horoscope 
makers who were credited with the skill of illuminating future events - and the 
most famous astrologer was John Dee (1527-1609), who was a Renaissance 
England's first Hermetic magus, a respected philosopher magician. In our work, 
we seek to connect Prospero with John Dee, also raising an important question: 
what relations could The Tempest have with the science that “deals with the 
constitution, the relative position and the movements of the stars”? Although at 
first the answer is not so obvious, literature, since its beginnings, reflects both the 
wonder and the desires of man before the beauty and mysteries of the cosmos 
and, therefore, it can be an adequate vehicle for thinking about celestial 
phenomena. Using authors such as Moriz Sondheim, Benjamin Woolley, Peter 
French and Barbara A. Mowat, we aim to reflect about many astrological 
passages that permeate Shakespeare's production in order to show that the 
playwright not only knew astrology, but was inspired by it to build his characters, 
using John Dee as one of the major references, since his knowledge of 
predictions placed him in an ambiguous position between foretelling and shaping 
the course of future events. Our purpose is to make John Dee's (1558-1568) and 
the connection with Astrology in Shakespeare’s The Tempest accessible to 
modern readers, as well as relating Prospero and Dee to their intellectual history, 
specifically, to the history of astrology. The complexity of Prospero’s character, 
including John Dee, is at the heart of this work, including the magician’s powers 
which are also the subjects of this article. 
Keywords: The Tempest. Shakespeare. Astrology.  John Dee. 
 

1. INTRODUCTION 

(Cassius:) Men at some me are masters of their fates: The fault, 
dear Brutus, is not in our stars, but in ourselves, that we are 
underlings. - William Shakespeare, - “Julius Caesar”, Act I, 

Scene 2. lines 139-141. - (1599). 



 10 

Renaissance was a privileged period for the occult ‘sciences’ and astrology. 

With the collapse of medieval faith and the emergence of a philosophical posture 

based on empirical investigation and freedom of thought, the spirit turned to a 

timeless wisdom in the field of mysticism. It was the time when most writings 

retained a search for the absolute, with the rediscovery of the mysteries of Greco-

Roman antiquity, including the Gnostic philosophy. These practices fascinated 

writers and a large number of philosophers and intellectuals, which would explain 

the persistence of the supernatural in Shakespeare's plays, as well as the 

constant astrological references. 

During Shakespeare’s time, Astrology was seen as a high concept in all the 

social classes, and not only nobles but also the commoners’ consulted 

astrologers. According to his plays, it is noticeable that Shakespeare 

demonstrated a real fascination with the sky and its phenomena. In the England’s 

Shakespeare time, as in the rest of Renaissance Europe, there was a wide-

spread belief in the power of the stars; it was believed that the movements of the 

stars and planets directly influenced events on Earth.  

Indeed, the Elizabethans were very superstitious people. Belief in witchcraft, 

astrology, sorcery, devils, and fairies was widespread. This is not to say that 

every Elizabethan Englishman believed in all of these systems of occult lore; 

steeped in the classical literature of ancient Greece and Rome, Costello (2018) 

explains that astrology was an integral part of an elegant, sophisticated and 

“intelligently-thought-out spiritual philosophy whose language and symbolism had 

been transmitted through the centuries and were part of lively discussions well 

into the 17th century” (2018, p.6) (and we are still today). 

John Dee (1527-1609), astrologer to Queen Elizabeth I, is known for his 

passion for mystical subjects, including astrology, alchemy and the world of 

angels ; he also advised navigators on trade routes to the ‘New World’, travelled 

throughout Europe and studied ancient history, astronomy, cryptography and 

mathematics.  

Dee (1527–1609) is not only one of Elizabethan England’s most intriguing 

characters but he has also been seen as a possible model for Prospero, who is 

one of the characters in Shakespeare's plays that combat the stars and triumph, 

using favorable celestial influences on his advantage.  Like this fictional wizard 



 11 

from The Tempest, Dee immersed himself in a vast library, suffered a grave 

misfortune (in Dee’s case, theft of his books rather than exile). 

 In accordance with Kate Birkwood1, while Dee travelled to Europe in the 

1580s, he entrusted the care of his library and laboratories to his brother-in-law 

Nicholas Fromond. But according to Dee, he ‘unduly sold it presently upon his 

departure, or caused it to be carried away’. Dee was devastated by the 

destruction of his library. He later recovered some items, but many remained lost.  

In Shakespeare’s play The Tempest, Prospero is the rightful Duke of Milan, 

but he has been deposed by his brother Antonio. He has taken refuge on a remote 

island, where he has remained for 12 years prior to the beginning of the play. 

Books, as it emerges, have played significant parts in his downfall. As Duke of 

Milan, Prospero explains, he allowed his deceitful brother to achieve undue power 

and influence. 

Shakespeare leads us to the beginning of play by describing the moment that 

the ship containing Antonio and his entourage sails close to Prospero’s Island. 

Prospero forwards his powers of magic and illusion to shipwreck the vessel, 

punish his adversaries, and regain his dukedom. He achieves this by means of a 

familiar spirit, called Ariel, who performs magical acts according to Prospero’s 

instructions. 

Prospero uses magical powers to intimidate his enemies and to manipulate 

the natural world, including his powers on Caliban: “For I am all the subjects that 

you have, which first was mine own king; and here you sty me In this hard rock, 

whiles you do keep from me The rest o’ th’ island.”  (Act I, Scene II, line 320).  

This dialog also brings up other interesting questions for further discussions, 

including the idea that Prospero effectively colonized the island and imposed his 

beliefs and behaviors on Caliban. The Tempest has been the source of many 

“post-colonialist” analyses of western literature, since the 1930s have been 

making some efforts to come to terms with Prospero portrayed as a Renaissance 

magician, a mortal with spirits at his command and with power over the natural 

and supernatural worlds, but he is seen as primarily is a visionary who draws 

upon unusual resources in order to enforce his will on his subjects. 

                                                             
1 Curator of Scholar, courtier, magician: the lost library of John Dee – Rare Books and Special Collections 

Department – Royal College of Physicians – London. 



 12 

Dee is not only thought to be the inspiration for Shakespeare’s magician 

Prospero in The Tempest but also possibly Christopher Marlowe’s Doctor 

Faustus, who sells his soul to the devil in return for magical powers. It is true that 

Dee possessed the sorcerer’s paraphernalia of a crystal ball and a scrying mirror, 

for seeing visions of the future, but though he was sometimes suspected of 

dabbling in the dark arts, he maintained that he used these tools of the trade for 

the higher purpose of communicating with angels. 

Prospero, like Dee, is clearly involved in judicial astrology, as it can be seen 

along the play: “and by my prescience I find my zenith doth depend upon; a most 

auspicious star, whose influence if I now court not, but omit, my fortunes will ever 

after droop” (Act I, scene II). 

 
2. JOHN DEE AS A MODEL FOR PROSPERO: TIE-IN 

Dr. John Dee (1527 to 1608 or 1609) has been the subject of much interest 

in several fields. Several good book-length studies of him have appeared, as well 

as numerous articles; Dee, a forerunner of experiments in the field of 

extrasensory perception became an advisor and counselor to Queen Elizabeth, 

who listened to him not only on matters relating to state affairs but also on 

personal issues -- he had cast the horoscope for Queen Mary when she 

succeeded her brother in 1553, and later cast the horoscope for Elizabeth after 

being called to decide the most auspicious day for her coronation.  

Queen Elizabeth I and John Dee are credited with popularizing judicial 

astrology during her reign. Dee was at the centre of some of the major 

developments of the English Renaissance; In fact, he inspired several of these 

developments through his writings and his teaching. 

James French (1972) acknowledges that Dee's world view was thoroughly 

of the Renaissance, though it was one which is unfamiliar today. He was one of 

a line of philosopher-magicians that stemmed from Ficino and Pico della 

Mirandola and included, among others, Trithemius, Abbot of Sponheim; Henry 

Cornelius Agrippa; Paracelsus; Giordano Bruno; Tommaso Campanella; and 

Dee's successor in England, Robert Fludd. 

Like Dee, these philosophers lived in a world that was half magical, half 

scientific. Astronomy and astrology were not yet completely separated, and 

Tycho Brahe still cast horoscopes, as did Kepler. Chemistry was not fully 



 13 

differentiated from alchemy and was as much an occult cosmic philosophy as a 

form of science. Astrological amulets and talismans were regularly used by 

practitioners of medicine. Science was gradually emerging from magic, however, 

and the scientific attitude that we know today was developing during this group 

of philosopher magicians. To John Dee everything was a form of science, and 

everything was worth exploring. 

According to Benjamin Woolley (2001), there is no record of the moment 

John Dee entered the world. He is not to be found in any parish register or private 

correspondence. There is no birth certificate or diary entry. There is only a series 

of numbers, a cosmic coordinate: 1 527 July 13 h ' L 0 ' 4 .2. P.M. at. 51.32., 

found on a mysterious document now among his papers at the Bodleian Library 

in Oxford. It was revealed as a horoscope, drawn up in the ancient manner, 

showing the state of the heavens that is supposed to be the time and place of 

Dee's birth.  

Prospero, who abandons the world of fantasy to rejoin civilization, is one 

of Shakespeare’s most intriguing characters, and critics are divided over whether 

Prospero is based on a real person. Some critics have speculated that 

Shakespeare modeled Prospero on Dee. 

In reading The Tempest, it’s not hard to draw a connection between the 

character of Prospero and the historical figure of Dee. In act I, scene II, Prospero 

states that he cared about his library above all else: “My library was dukedom 

large enough?” (Act I, scene II). He describes how, following his exile, his servant 

Gonzalo had come to his aid: “Knowing I loved my books, he furnished me; from 

mine own library with volumes that I prize above my dukedom” (Act I, scene II). 

John Dee was the epitome of a Renaissance polymath, someone interested 

in and expert in almost every branch of knowledge. He was also an extraordinary 

book collector, amassing as many as 3,000 printed books and 1,000 manuscripts 

in his home at Mortlake, on the river Thames, near London. 

The astrologer cared deeply about his own library, even suggesting to Mary I 

in 1556 that his collection might form the base of a new national library. His was 

deeply upset after his library was ransacked, and many books stolen, during the 

1580s. In an analogy to The tempest (III: II), Caliban notes that Prospero’s library 



 14 

is the source of his power: “Remember first to possess his books; for without them 

he's but a sot, as I am, nor hath not one spirit to command” (Act III, scene II). 

According to Mowat (1981), the astrologer used his vast book collection to 

inform his interest in mystical philosophy and religion, inspired by Neoplatonist 

and Hermetic writings: another similarity with the character of Prospero. This is 

what we would now consider magical or occult practice but was at the time 

considered a highly intellectual philosophical pursuit. 

Dee spent several years of his life attempting to communicate with angels and 

spiritual beings via a medium, known as a ‘scryer’, who would see and hear 

visions in crystals or mirrors. His most famous scryer was Edward Kelley, who 

worked with Dee from 1582 until 1589. Dee made detailed records of these 

events, described as ‘spirit actions’ or ‘angelic conversations’. He believed that 

the angels were communicating important truths about the creation and structure 

of nature, God’s plans for the world, and the lost spiritual language known as 

‘Enochian’. 

Mowat (1981) still reiterates that some features of Prospero’s character do not 

accord with what we know about Dee. Dee always asserted that his 

communications with spirits were intended for religious or holy purposes, and that 

he only spoke with angelic or holy beings. Unlike Prospero, Dee did not use these 

spirits to control or terrorize other people, he wanted to gain knowledge and not 

worldly power, and never renounced the practices. 

Prospero’s theatrical staging of the magical events in the play reminds us of 

an Elizabethan trickster or juggler: someone who uses sleight of hand to deceive 

an audience into believing that magic has taken place. Whatever our opinion 

might be of Dee’s attempts to contact spirits, it is clear from his own writing that 

he believed earnestly in what he was doing and did not view it as a trick. 

Mowat (1981) announces that Prospero's magical practice is based on 

broader traditions than that of a wise Christian magician like John Dee. In 

Prospero’s character, for instance, there are elements of a pagan witch or 

enchanter who controls natural forces with the aid of a familiar spirit. Prospero's 

theatrical reenactment of the play's magical events reminds us of an Elizabethan 

trickster or juggler: someone who uses sleight of hand to trick the audience into 

believing that magic has happened. Whatever our opinion of Dee's attempts to 

https://archive.org/stream/truefaithfulrela00deej


 15 

contact the spirits, it is evident from his own writings that he seriously believed in 

what he was doing, and he did not see it as a trick. 

Thus, it is not possible to inform whether William Shakespeare and John Dee 

ever met, but it is highly likely that Shakespeare would have heard of Dee, one 

of the most learned men in Tudor England, and the one who had enjoyed high 

status in Queen Elizabeth’s court. 

 

3. THE EMPOWERMENT OF ASTROLOGY THROUGH SHAKESPEARE’S 

THE TEMPEST 

Shakespeare used astrology in a more profound way, which goes beyond 

simple and vague references "to the stars". The playwright's astrological 

knowledge surprised many researchers who studied his work. John Addey 

(1976), extraordinarily considered by many astrologers as one of the greatest 

British astrologers of this century, mentioned in his book named Harmonics in 

Astrology the fact that Shakespeare constantly made use of astrological 

references to demonstrate that human behavior should reflect the ideal order and 

harmony of the universe, a belief deeply rooted in the culture of his day. 

Astrology can be dated back at least as far as 2000 BC to the ancient 

Sumerians. These beliefs had remained strong (in varying degrees) through the 

centuries and were very much a part of the Elizabethans' cultural heritage. The 

Elizabethans (like their forbears) desperately needed their occult beliefs. These 

superstitions helped them in their attempt to make sense of a world in which 

events were often inexplicable.  

The storm that opens Shakespeare’s The Tempest is natural by all accounts 

until the start of the second scene. The Master, the Boatswain, and all the cast 

and crew aboard King Alonso’s ship battle against what appear to be natural 

forces, real movements of the sky and the sea. 

As it is revealed in the second scene, however, reality is not always what it 

seems. Shakespeare’s cunning turn of natural to supernatural sets the stage for 

a play that will dive deep into the foaming, seething waves of England’s 

seventeenth-century astrological and powerful debate. 

Moriz Sondheim (1939) mentions that there is a lot of evidence in many 

almanacs and prognostications, which have been preserved in the numerous 



 16 

writing’s pro and against astrology, also including countless astrological 

statements and references in the literature of that time. In all of Shakespeare’s 

37 plays there are more than a hundred allusions to astrology, and many of his 

characters ‘actions are said to be favored or hindered by the stars. The signs of 

the zodiac are mentioned in six of Shakespeare’s plays, and the planets may 

even be blamed for disasters, especially as they wander from their spheres. 

Thus, it can also be seemed that Shakespeare refers to natural astrology 

even in Caliban's statement about the island: 

“This island’s mine by Sycorax, my mother, Which thou tak’st from me. 
When thou camst first thou strok’st me and made much of me; wouldst 
give me water with berries in’t, and teach me how to name the bigger 
light and how the less that burnt by day and night” (Act I, Scene II). 

 

In Shakespeare’s play The Tempest, it is demonstrated that the stars provide 

the opportunity for the restoration of political order. A fortuitous storm has brought 

the ship of his enemies within reach of his magical powers. Prospero 

acknowledges this opportunity as the working of Fortune. 

Also, Prospero's speech reveals his confidence in astrology; his knowledge of 

events before they happen and his awareness that his highest point depends on 

his recognition of the power of the stars, otherwise his plans will fail. Shakespeare 

refers to astrology by making intelligible how different Prospero's high magic is 

compared to Sycorax's, for instance, seen as low sorcery and sorcery: “His 

mother was a witch and one so strong that could control the moon, make flows 

and ebbs, and deal in her command without her power” (Act III, scene II). 

Prospero claims that Sycorax could control the Moon and, in doing so, control 

the tides; a reference to natural astrology that recognized the Moon's influence 

on the tides, but in the context of the abuse of that knowledge through the use of 

witchcraft in order to manipulate nature. However, he acknowledges that he also 

used his magical powers to influence nature when, drawing a circle and reciting 

his magical powers in order to relinquish them, he claims: “I have bedimmed the 

noontide sun” (Act V, scene I). 

Naturally, he is claiming that he caused eclipses of the Sun, where, according 

to the belief in the cosmos of Ptolemaic astronomy, eclipses were seen as omens 

of disaster; Prospero is perhaps recognizing that he has not always used his 

powers nobly. However, the public at the time would therefore have seen 



 17 

Prospero's renunciation of his powers as a noble act; Shakespeare again trying 

to show the wizard as a good character as opposed to the evil Sycorax. 

Costello (2018) states that this fiction whose elements and intrigues have 

many parallels with today's political reality. “It's about power, usurpation, coups, 

colonization, decolonization, feminisms, identities, revenge, compassion, 

forgiveness and liberation” (2018, p.15). 

 

4. FINAL CONSIDERATIONS 

 

In this essay, it was exposed that John Dee’s dual involvement in magical 

studies made him into an important historical point of reference for Prospero. The 

Tempest’s analysis of the visionary as a character who exerts power over the 

imagination of his audience suggests an understanding of Dee that sees him as 

a more modern character than he is usually thought to be. 

It is recognized that Shakespeare's knowledge was in accordance with the 

astrological doctrines of the time. How Shakespeare was writing for commercial 

theater audiences of his time, the use of this understanding demonstrates the 

common knowledge held by the public. 

Shakespeare's work reflects the thinking of the time: from the acceptance of 

judicial astrology in the court of Queen Elizabeth to her resignation from King 

James's court. The fact that the public is familiar with the subject is reflected in 

the almanacs and prognostications of the time, also including the debates, 

particularly around the validity of astrology. 

 Shakespeare's work considers the arguments and social thoughts, history 

and culture of his time. It is intended here that readers might be able to think of 

many more examples in Shakespeare's works including astrology. It was also 

aimed to show that thoughts, beliefs, and debates that engulfed society during 

this period of history are worth knowing for readers/researchers if they really 

intend to move deeper into the Shakespeare universe. 

A more interesting conclusion can be derived from Shakespeare’s 

transformation of Dee when we observe that The Tempest’s portrait of the magus 

draws attention to the close parallels between the principles of magic and the 

empowerment of astrology.  



 18 

Although Prospero does not have to sell his magical visions to any monarch, 

he nevertheless has to confront the worldly conflicts and power struggles of a 

contemporary court, regardless of whether it believes in magic or not. Smith 

(1989) suggests that for Shakespeare, it seems that the nature (or origin) of 

Prospero’s power is less important than the conflicts evolving from its possession. 

Knellwolf King (2012) suggests that the play hence dramatizes a battle which 

the powerful character must fight on his own and which requires him to face inner 

conflicts every bit as serious as the very real danger of political assassination. 

Shakespeare’s transformation of Dee and/or Kelly into the character of Prospero 

creates a ruler who governs his kingdom as a place inhabited by spirits 

(conceived either as real beings or as imaginary projections of inner and external 

resources) while he also tries to gain control over the unruly imagination of his 

subjects. 

In conclusion, Camden (1933) adds that The Tempest doesn't need any 

updating since it's already up to date, and everything we've discussed so far is 

there in the 1611 text. “That's Shakespeare's greatness. His dramaturgy is a 

forest, with many poisons, many cures, many different species” (1933, p.70). He 

highlights that Dee clearly lived at a time of transition. But his period did not simply 

replace a world picture marked by a holistic sense of enchantment with an 

increasingly rational account of world and mind. 

 

REFERENCES 

CAMDEN JR, Carroll. Astrology in Shakespeare's day. Isis, v. 19, n. 1, p. 26-
73, 1933. 

CAMPOS, S. S. Leituras Pós-Coloniais De "A Tempestade": Um Breve 
Panorama. Revista de Ciências Humanas, [S. l.], v. 1, n. 1, 2018. Disponível em: 
https://periodicos.ufv.br/RCH/article/view/3847. Acesso em: 20 jun. 2021.  

COSTELLO, Priscila. Shakespeare and the Stars: The Hidden Astrological 
Keys.Ibis Press, Lake Worth,FL, 2018. 

J. FRENCH, Peter. John Dee: The World of an Elizabethan Magus. London: 
Routledge & Kegan Paul, 1972. 

KNELLWOLF KING, Christa. Narratives of Empire: Exploration Literature and 
the Colonial Aspirations of Enlightenment Europe. In: ARTS: The Journal of the 
Sydney University Arts Association. N. 28, p. 46-70. 2006. 

MOWAT, Bárbara A. Prospero, Agrippa, and hocus pocus. English literary 
renaissance. 1981; 11:281–303. 



 19 

SHAKESPEARE, William. The Oxford Shakespeare: The Tempest. Oxford: 
Clarendon P, 1987. 

SPEVACK, Marvin. A Complete and Systematic Concordance to the Works 
of Shakespeare, 9 vols,Hildesheim: Olms, 1968 – 1980, vol. 1, pp. 36-62. 

SONDHEIM, Moriz. Shakespeare and the Astrology of his Time. Journal of 
the Warburg Institute, v. 2, n. 3, p. 243-259, 1939. 

SMITH, William Bruce. Shakespeare and astrology. Master’s Theses, 
Richmond University, 1989. 

VAUGHAN Alden T. and Vaughan Virginia Mason: Introduction to The 
Tempest, eds., The Arden Shakespeare, London: Cengage Learning, 1999, p. 
125. 

VAUGHAN Alden T. and Vaughan Virginia Mason. Shakespeare's Caliban: A 
Cultural History. New York:  Cambridge University Press.  1991. 
Pp.  xxviii,  290.  

VAUGHAM, Virginia. Shakespeare and the gods - Format: 256 pages, 10 bw 
illus Pub. Date: 24-Jan-2019 Publisher: The Arden Shakespeare 
Language: eng ISBN-13: 9781474284288. 

WEDEL, Theodore Oscar, The Mediaeval Attitude Toward Astrology (New 
Haven: Yale University Press, 1920), p. 156. 

WOOLLEY, Benjamin.  The Queen’s Conjuror: The Science and Magic of Dr. 
John Dee, Adviser to Queen Elizabeth I, New York: Henry Holt and Company, 
2001. 

  



 20 

CAPÍTULO 02 
“QUE MEU LEITE SE TRANSFORME EM FEL”: O MAL 

EM LADY MACBETH 
 

 
 

Allana Cristina Sales Meneses1 

 
1 Doutoranda em Literatura pela Universidade Federal do Piauí 

 

RESUMO:  

A tragédia Macbeth, focada na exploração das complexidades do mal humano, 

destaca-se pela presença central de Lady Macbeth. Sua influência na 

concretização da profecia a coloca no epicentro da narrativa, ela transpassa 

todos os estágios dos símbolos do mal, culminando na construção de uma 

consciência intrincada e imersa em nuances morais sombrias. Esta análise não 

apenas esclarece a intricada trajetória específica de Lady Macbeth, mas também 

contextualiza a representação do mal na literatura ao longo de distintas épocas 

e contextos socioculturais. O artigo propõe uma análise da complexidade de 

Lady Macbeth, considerando a recorrência histórica da representação da mulher 

como símbolo do mal na literatura. Em consonância com a crítica feminista, 

destaca-se a necessidade de uma abordagem contextualizada, atentando para 

os riscos da vitimização feminina nesse contexto. A análise estende-se à 

consciência do pecado e da culpa, conforme delineado por Ricoeur (2013), 

evidenciando a internalização do pecado e a materialização da culpa no estado 

sonâmbulo de Lady Macbeth, observado pelo médico e pela criada. Este estudo 

profundo não apenas encerra a jornada da personagem, mas também enriquece 

substancialmente a compreensão das figuras femininas nas tragédias 

shakespearianas, sublinhando a intrínseca capacidade da literatura em provocar 

reflexões profundas sobre a condição humana. 

Palavras-chave: Lady Macbeth; Mal; Hermenêutica. 

 

INTRODUÇÃO 

 

A interrelação entre o conceito do mal e a expressão literária não constitui 

uma correlação efêmera, como evidenciado, por exemplo, nas obras teatrais de 

Shakespeare. A presença do mal se manifesta de maneira palpável e discernível 

nas composições literárias do autor. A literatura, desde períodos primordiais, 

desempenha uma função essencial na representação de nuances da realidade 

por meio de suas criações. Os trajetos percorridos na esfera literária se 



 21 

estendem consideravelmente, não sendo restritos a uma mera bifurcação na 

senda da experiência, mas assemelhando-se mais a um intricado labirinto que 

oferece a oportunidade de transitar por diversas veredas, algumas 

interconectadas e outras não, todas convergindo, contudo, para um ponto 

central, ao menos para aqueles que permanecem engajados nesse percurso. 

Na tragédia Macbeth de Shakespeare, a presença do mal permeia toda a 

trama, desde o momento inaugural com a aparição das bruxas até o desfecho 

com a morte do então monarca. Denominada também como "a peça escocesa", 

esta obra trágica narra a transformação de Macbeth, um valente general do 

exército, que ascende à posição de Barão de Cowdor e, subsequentemente, ao 

trono. A complexidade da situação é exacerbada pelo fato de Macbeth e sua 

esposa, Lady Macbeth, deliberarem assassinar o rei enquanto este se encontra 

como convidado no castelo do recém-nomeado barão. Antes do cometimento do 

homicídio régio, Macbeth se depara com três bruxas que o saúdam como Barão 

de Cowdor e futuro rei. Após esse encontro profético, ele é formalmente investido 

como barão, alimentando, assim, a perspectiva iminente de sua ascensão ao 

trono. Cativado pela predição das bruxas, Macbeth comunica os eventos à Lady 

Macbeth por meio de uma carta, dando início à apresentação de uma das 

personagens mais fascinantes e influentes no universo shakespeariano. 

A interpretação do mal na tragédia revela-se multifacetada, manifestando-

se em diversas formas e por meio de variadas entidades, incluindo personagens 

como as bruxas, a deusa Hécate, o protagonista Macbeth, e sua esposa, Lady 

Macbeth. Além disso, o mal se faz presente através da representação de 

determinados animais mencionados no enredo, na ambientação que serve de 

cenário para a peça, e na perspectiva da transgressão de valores e tradições 

perpetrada por Macbeth. A maternidade é também explorada como um mal 

feminino, e símbolos combinados concorrem para evocar uma consciência do 

mal. Este enfoque diversificado ilustra a complexidade intrínseca à 

representação do mal na obra, abrangendo desde entidades sobrenaturais até 

concepções simbólicas e questionamentos éticos. 

Adotando a abordagem hermenêutica, que se configura como uma forma 

de linguagem na qual não se formulam teorias predefinidas, mas sim, a 



 22 

hermenêutica se ajusta aos seus objetos, ampliando, dessa maneira, as 

potencialidades interpretativas. Em consonância com Gadamer (2012), o autor 

argumenta que não há um método fixo para compreender os textos, mas sim a 

necessidade de vivenciar a experiência, especialmente por meio da estética da 

arte. Gadamer também aborda a noção de distância histórica, enfatizando que o 

texto atua como mediador nessa separação temporal ao promover a fusão de 

horizontes interpretativos. 

Considerando o exposto, este texto visa empreender uma análise da 

personagem shakespeariana Lady Macbeth, focalizando-a sob a ótica do mal na 

literatura. Investigaremos os simbolismos malévolos inerentes à figura, assim 

como a perspectiva de uma personagem feminina ser retratada como 

integralmente má. Para explorar tais questionamentos, recorremos a teóricos 

como Ricoeur (2013). Adotaremos como metodologia uma pesquisa 

bibliográfica, fundamentando-nos na literatura citada. Na seção subsequente, 

procederemos à análise da personagem, recorrendo a exemplos literários para 

embasar nosso estudo. 

 

LADY MACBETH E O MAL 

 

“Existirá algo mais assustador 

do que as pessoas?” Svetlana Aleksiévitch  

 

A grandiosidade inerente à personagem de Lady Macbeth. se revela de 

forma mais pronunciada ao examinarmos a personagem sob a perspectiva do 

mal, levantando a indagação sobre se ela, porventura, se configura como uma 

entidade mais completa e complexa do que o próprio Macbeth. Importa destacar 

que este estudo emergiu no contexto da disciplina intitulada "Perspectivas 

Hermenêuticas, Representações do Mal na Literatura e Imaginação Poética de 

Mulheres", proporcionando a abertura de novos caminhos interpretativos e a 

apreciação da complexidade do mal, orientada pelos insights de teóricos 

renomados como Ricoeur, Bataille e Girard. Além disso, foram exploradas as 



 23 

análises do mal presentes nas obras de autoras e autores proeminentes, a 

exemplo de Kafka, Clarice Lispector, Kate Millet e Sylvia Plath. 

A temática do mal, ao longo da história da filosofia, suscitou reflexões 

significativas. Segundo Ricoeur (2013), o mal não se restringe à mera ausência 

do ser, mas reside na sua corrupção, culminando eventualmente em sua 

destruição. Em sua obra A Simbologia do Mal, o autor argumenta que sem a 

linguagem simbólica, o mal permaneceria nas sombras (Ricoeur, 2013). Nesse 

contexto, propomos uma análise aprofundada dos símbolos da mancha, do 

pecado e da culpabilidade presentes na trajetória de Lady Macbeth, buscando 

desvelar as camadas simbólicas que permeiam sua caracterização enquanto 

figura intrincadamente associada ao mal. 

A personagem logo no início da tragédia apresenta sua personalidade 

poderosa, que, ao receber a carta de seu companheiro, deseja 

Vinde, espíritos que os pensamentos espreitais de morte, tirai-me o 
sexo, cheia me deixando, da cabeça até aos pés, da mais terrível 
crueldade! Espessai-me todo o sangue; obstruí os acessos da 
consciência, porque batida alguma compungida da natureza sacudir 
não venha minha hórrida vontade, promovendo acordo entre ela e o 
ato. Ao feminino peito baixai-me, e fel bebei por leite, auxiliares do 
crime, de onde as vossas substâncias incorpóreas sempre se acham à 
espreita de desgraças deste mundo. Vem, noite espessa, e embuça-te 
no manto dos vapores do inferno mais sombrios, porque as feridas meu 
punhal agudo não veja que fizer, nem o céu possa espreitar através do 
escuro manto e gritar: "Pára! Pára!" (Shakespeare, 2004, p.10) 

 

No parágrafo acima, no qual se desdobra um monólogo da personagem 

(um momento atípico nas peças shakespearianas, que sugere uma abordagem 

interpretativa alternativa para a tragédia), o mal se manifesta de maneira explícita 

ao ser lida a carta, na qual Lady Macbeth expressa: "tirai-me o sexo, me 

deixando, da cabeça aos pés, da mais terrível crueldade!" Nesse contexto, é 

possível inferir que Lady Macbeth já nutria o desejo de tornar-se rainha e estava 

disposta a ir até as últimas consequências para conquistar a coroa. Essa 

perspectiva coaduna-se com a observação de Athias (2020), que salienta 

Para tornar-se rainha e apoderar-se da glória real, deve endurecer e 
renegar as emoções. Parece que é no sufocamento de sua 
humanidade que Lady Macbeth encontrará os meios necessários para 
violar radicalmente a ordem social estabelecida: assassinar um 
monarca, que é reconhecido por ser um rei bom (ATHIAS, 2020, p. 45). 



 24 

 

O trecho "Ao feminino peito baixai-me, e fel bebei por leite, auxiliares do 

crime, de onde as vossas substâncias incorpóreas sempre se acham à espreita 

de desgraças deste mundo" evidencia que a personagem não experimenta 

remorso nem nutre laços ou desejos maternais, expressando o desejo de 

transformar seu leite em fel. Isso revela uma libertação de princípios 

considerados inerentes à feminilidade, contrariando as expectativas de uma 

mulher que, idealmente, deveria cultivar sentimentos maternais. É relevante 

ressaltar a atemporalidade presente na obra de Shakespeare, uma vez que, 

mesmo nos tempos contemporâneos, a maternidade permanece como um tema 

que suscita debates e discussões. 

Que animal foi, então, que teve a idéia de me participar esse projeto? 
Quando ousastes fazê-lo éreis um homem, e querendo ser mais do que 
então éreis tanto mais homem a ficar viríeis. Lugar e tempo então não 
concordavam; no entanto desejáveis ajeitá-los; e ora que se 
acomodam por si mesmos, essa boa vontade vos abate! Já amamentei 
e sei como é inefável amar a criança que meu leite mama; mas no 
momento em que me olhasse, rindo, o seio lhe tirara da boquinha 
desdentada e a cabeça lhe partira, se tivesse jurado, como o havíeis 
em relação a isso. (Shakespeare, 2004, p.12,) 

 

A presença do mal em Lady Macbeth também a impulsiona a persuadir 

Macbeth quando ele se encontra em um momento de questionamento sobre a 

moralidade do assassinato do rei Duncan. Perante a hesitação de Macbeth 

diante do plano urdido por ambos, Lady Macbeth A ambição e a resoluta 

determinação de Lady Macbeth ficam patentes neste trecho da tragédia, 

evidenciando a profundidade da personagem que não se limita a ser mera 

suporte para o marido, mas se revela como sua companheira e incentivadora 

primordial na consecução das ações que culminam no cumprimento da profecia. 

Novamente, a temática da maternidade é abordada quando Lady Macbeth 

reconhece que é incapaz de nutrir um amor incondicional pela criança que 

amamenta, declarando que, se necessário, interromperia o ato ao arrancar o 

seio da boca desdentada do infante e partir-lhe a cabeça, caso tivesse jurado 

fazê-lo. Este fragmento pode ser interpretado como uma expressão da certeza 

inabalável que a personagem possuía em relação aos seus atos e até que ponto 

estava disposta a levá-los adiante. Dentro do contexto trágico, a promessa de 

sacrificar um rei para alcançar o trono como rainha é reforçada pela ideia de jurar 



 25 

matar sua própria cria. Apesar da hesitação inicial de Macbeth em realizar o 

assassinato, a persistência incisiva de sua esposa o impulsiona a adquirir a 

coragem necessária para consumar tal ato. 

 

Bastará aparafusardes vossa coragem até o ponto máximo, para que 
não falhemos. Quando Duncan se puser a dormir - e a rude viagem de 
hoje o convidará para isso mesmo - ambos os camareiros de tal modo 
dominarei com vinho, que a memória, essa guarda do cérebro, fumaça 
tão-somente será e o receptáculo da razão, alambique. E quando os 
corpos nesse sono de porco se encontrarem, como se mortos fossem, 
que de coisas não faremos em Duncan indefeso, que culpas não 
imputaremos a esses servidores-esponjas, porque fiquem 
responsáveis por nosso grande crime? (SHAKESPEARE, 2004, p.13). 

 

O exemplo anterior instiga uma reflexão acerca da consciência do mal, 

conceito desenvolvido por Ricoeur (2013), que explora a presença do mal ao 

longo da história humana. O autor argumenta que a tríade simbólica composta 

pela mancha, pelo pecado e pela culpa constitui elementos cruciais na formação 

da consciência do mal. 

Segundo Ricoeur (2013), o símbolo da mancha é o mais ancestral 

existente, e o teórico problematiza a questão de "ficar manchado", interpretado 

como a perda de algo significativo, como a pureza. Após o assassinato do rei, 

Macbeth é assombrado pelo espírito de Banquo, enquanto Lady Macbeth tenta 

acalmá-lo do tormento (trecho 1). Posteriormente, são delineados os derradeiros 

momentos de Lady Macbeth na tragédia (trecho 2). Esses episódios ilustram as 

complexidades intrínsecas à consciência do mal, conforme delineadas por 

Ricoeur, revelando-se na interação entre os personagens e nos desdobramentos 

emocionais que permeiam a narrativa trágica.                         

Trecho 1:  

Quem gritava por esse modo? Ora, meu digno thane, relaxais vossas 
nobres energias considerando as coisas por maneira tão doentia. 
Arranjai um pouco de água, para das mãos tirardes todas essas 
testemunhas manchadas. Por que causa trouxestes os punhais de 
onde se achavam? Precisam ficar lá. Tomai a pô-los em seus lugares 
e sujai de sangue os criados que ainda dormem (Shakespeare, 2004, 
p.16,) 

 

Trecho 2:  



 26 

Sai, mancha amaldiçoada! Sai! Estou mandando. Um dois... Sim, já é 
tempo de fazê-lo. O inferno é sombrio... Ora, marido! Ora! Um soldado 
ter modo? Por que termos medo de que alguém o venha a saber, se 
ninguém poderá pedir contas a nosso poder? Mas quem poderia 
imaginar que o velho tivesse tanto sangue no corpo? Aqui ainda há 
odor de sangue. Todo o perfume da Arábia não conseguiria deixar 
cheirosa esta mãozinha. Oh! Oh! Oh! (Shakespeare, 2004, p.41) 

 

No primeiro fragmento, observa-se que a mancha já começa a assombrar 

Macbeth; sua consciência está sendo perseguida pela lembrança de suas ações 

e pelo medo, embora ainda não o tenha consumido por completo. Por outro lado, 

no segundo trecho, torna-se evidente que Lady Macbeth cedeu à influência da 

mancha. No contexto descrito, a personagem é assolada por pesadelos e 

percorre sonambulamente, falando enquanto dorme. Atormentada pelo sangue 

do rei em suas mãos, que a recorda do que realizou, a mancha de sangue 

constitui uma expressão do que ela deixou para trás em parte, contudo, outra 

parte permaneceu resguardada (RICOEUR, 2013). É precisamente essa outra 

parte que desperta quando Lady Macbeth adormece. Este contraste entre os 

dois momentos revela a progressão da influência da mancha sobre os 

protagonistas, elucidando a complexidade da dinâmica psicológica na tragédia 

shakespeariana. 

Circulam por aí terríveis boatos. feitos contra a natura sempre 
engendram conseqüências doentias. As consciências manchadas 
descarregam seus segredos nos surdos travesseiros. Mais de padre 
tem ela precisão do que de médico. Deus, Deus que nos perdoe! 
Acompanhai-a. Deixai bem longe dela quanto possa causar-lhe 
qualquer dano. E ora, boa noite. Ela deixou-me o espírito confuso e a 
vista absorta com tamanho abuso. Penso, mas não me atrevo a dizer 
nada (Shakespeare, 2004, p.42). 

 

Conforme Ricoeur (2013) discorre, a consciência do pecado está 

intrinsecamente relacionada a algo de natureza divina, algo que representa uma 

antítese a um deus. No entendimento do autor, a concepção de pecado não se 

vincula a um conceito ético, mas sim religioso, denotando que pecar não constitui 

a transgressão de um valor, mas sim o rompimento de um pacto pessoal. A 

consciência desse rompimento, da lacuna provocada pela ruptura do vínculo 

com um deus, se transforma, então, na consciência do pecado. No segundo 

trecho, identificamos a expressão da consciência do mal adquirida por Lady 

Macbeth em seu desabafo "O inferno é sombrio... Ora, marido!"  uma vez que a 



 27 

ideia da existência do inferno corrobora simultaneamente com a concepção de 

paraíso, onde um deus está presente. Nesse momento, Lady Macbeth 

desenvolve a última camada de consciência, intrinsecamente ligada à simbologia 

da culpa. 

O sentimento de culpa, conforme delineado por Ricoeur (2013), está 

estreitamente conectado às questões da mancha e da consciência do pecado; a 

culpa se configura como a materialização da internalização do pecado 

(RICOEUR, 2013). A exemplificação desse processo pode ser observada no 

trecho mencionado, no qual Lady Macbeth, agora sonâmbula, é 

inadvertidamente testemunhada pelo médico e pela criada. Este episódio 

evidencia a materialização da culpa como parte integral do complexo psicológico 

da personagem, representando um desdobramento significativo na progressão 

da narrativa trágica. 

Assim, a tríade de Ricoeur, os símbolos primários que representam o mal, 

é apresentada: a mancha como alguma coisa que foi feita pelo homem (no nosso 

caso, o assassinato do rei por Macbeth e Lady Macbeth), a consciência do 

pecado do qual o ser humano sente culpa. Além do exposto, Lady Macbeth tem 

um fim trágico no enredo  

 

SEYTON - Um grito de mulher, meu bom senhor. (Sai.)  

MACBETH - Quase esqueci que gosto tem o medo. Já houve tempo 
em que um só grito, à noite, gelados os sentidos me deixava, e a 
relação de qualquer fato horrendo eriçar os cabelos me fazia, como se 
vivos fossem. Entupi-me de tal modo com coisas pavorosas, que o 
horror, já agora familiar das minhas cogitações de morte, não consegue 
abalar-me no mínimo. (Volta Seyton.) Que houve?  

SEYTON - A rainha morreu, senhor. (Shakespeare, 2004, p.45) 

 

À medida que nossa personagem atravessa todos os símbolos do mal e 

confessa sua culpa, ela ascende a uma posição de poder que ultrapassa a 

própria influência de Macbeth. Sua morte não se configura meramente como 

uma punição, mas como uma libertação da carga de culpa associada ao mal. 

Lady Macbeth metamorfoseia-se em uma figura complexa e mais profundamente 

explorada. Historicamente, mulheres poderosas frequentemente foram 

representadas através de estereótipos como bruxas, culpadas, madrastas 



 28 

malévolas e mulheres invejosas, arquétipos que persistem nas representações 

literárias. Apesar de a problemática do mal ser um tema relevante na análise de 

personagens femininas, é crucial evitar a transformação da mulher em um 

símbolo exclusivo do mal, o que poderia resultar em um processo de 

diabolização da figura feminina. Destacamos, assim, a importância de 

reconhecer o perigo da vitimização da mulher, uma preocupação 

frequentemente levantada pela crítica feminista ao abordar a representação do 

mal associada às mulheres. 

 

CONCLUSÃO 

 

A tragédia shakespeariana Macbeth emerge como uma obra monumental 

que mergulha, do início ao fim, nas profundezas do mal humano. Dentro desse 

cenário sombrio, a figura de Lady Macbeth se destaca como uma personagem 

intrincada, desempenhando um papel fundamental na concretização da profecia 

que tece os destinos dos protagonistas. Sua complexidade é manifesta na 

jornada que percorre por todos os estágios dos símbolos do mal, construindo 

gradualmente uma consciência imersa na escuridão moral. A análise deste tema 

vital para a literatura proporciona não apenas uma compreensão aprimorada da 

trajetória específica de Lady Macbeth, mas também lança luz sobre a natureza 

mutável do mal ao longo de diversas épocas, contextos e sociedades. 

O cerne deste trabalho reside na minuciosa exploração do mal na 

personagem de Lady Macbeth. Seu papel como peça-chave na realização da 

profecia não apenas destaca sua relevância na trama, mas também revela as 

camadas intricadas de sua psique. Além disso, ao considerarmos como obras 

literárias frequentemente utilizam a figura feminina como símbolo do mal, surge 

a necessidade de uma análise crítica. As críticas feministas alertam para o perigo 

da vitimização de personagens femininas nesse contexto, provocando uma 

reflexão sobre as implicações de perpetuar estereótipos que associam mulheres 

ao mal. 

Ao contextualizar a representação do mal na literatura, torna-se claro que 

a figura de Lady Macbeth não é uma exceção, mas sim parte de um padrão mais 

amplo. A crítica feminista, ao apontar para a perigosa simplificação da mulher 



 29 

como símbolo do mal, destaca a importância de uma abordagem mais sensível 

e contextualizada. Assim, este estudo não apenas explora as nuances do mal na 

personagem, mas também contribui para uma compreensão mais profunda da 

complexidade das figuras femininas nas tragédias shakespearianas, 

enriquecendo o diálogo literário. 

Em última análise, a jornada de Lady Macbeth por todos os estágios do 

mal culmina em uma análise aprofundada da consciência do pecado e da culpa, 

conforme delineado por Ricoeur (2013). A internalização do pecado, simbolizada 

pela mancha e culminando na manifestação da culpa, adiciona uma dimensão 

psicológica significativa à personagem. Observando-a em seu estado 

sonâmbulo, inadvertidamente observada pelo médico e pela criada, percebemos 

a materialização da culpa como um componente integral de seu complexo 

psicológico. Esse episódio final não apenas arremata a trajetória de Lady 

Macbeth, mas também destaca o poder evocativo da representação do mal na 

literatura e sua capacidade de transcender as páginas para provocar reflexões 

profundas sobre a condição humana. 

 

REFERENCIAS    

ATHIAS, Cecília. Solilóquio em boca de mulher: a fala de Lady Macbeth como 
recurso de (des)construção de subjetividade. In: SALGUEIRO, Maria; HARRIS, 
Leila. Escritos discentes em literaturas de língua inglesa, volume XIII. Rio de 
Janeiro: Letra Capital, 2020. p.42-49. 

GRONDIN, Jean. Hermenêutica. Trad. Marcos Marcionilo. São Paulo: Parábola 
Editorial, 2012. 

RICOEUR, Paul. A simbólica do Mal. Tradução de Hugo Barros & Gonçalo 
Marcelo. Lisboa: Edições 70, 2013. 

SHAKESPEARE, William. Macbeth. Domínio público, 2004. 

  



 30 

CAPÍTULO 03 
AS VIÚVAS DAS QUINTAS-FEIRAS, DE CLAUDIA 

PIÑEIRO: O REALISMO SÉRIO DE AUERBACH E UM 
MICROCOSMO SOCIAL EM DECADÊNCIA 

 

 
 
 

Vanessa de Carvalho Santos1 

 

1 Doutoranda em Ciência da Literatura pela Universidade Federal do Rio de Janeiro - UFRJ 

 

 

RESUMO:  

O romance "As viúvas das quintas-feiras" de Claudia Piñeiro, publicado em 2005, 

aborda o impacto da recessão econômica em um grupo fora de Buenos Aires, 

revelando a hipocrisia subjacente a uma vida aparentemente perfeita. Iniciando 

com a morte de três homens antes da crise, o enredo destaca o microcosmo 

social de famílias em Altos de la Cascada, um condomínio de luxo, como 

consequência da prosperidade dos anos 90. Este artigo busca compreender a 

abordagem da autora em explorar o cotidiano e questões sociais, utilizando a 

base teórica de Erich Auerbach sobre o realismo sério. O livro destaca a morte 

dos maridos como evento catalisador, mas a verdadeira tragédia permeia a 

narrativa, revelando-se no cotidiano das famílias ricas argentinas em meio à 

crise. Piñeiro adota o realismo sério ao descrever a realidade sem caricaturas, 

utilizando três narradores para expor a condição humana e sua relação social, 

revelando questões profundamente arraigadas na sociedade argentina. 

Palavras-chave: Realismo sério. As viúvas das quintas-feiras. Sociedade. 

Argentina. 
 
 

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

 

A literatura assume muitos saberes. Num romance como Robinson 
Crusoé, há um saber histórico, geográfico, social (colonial), técnico, 
botânico, antropológico (Robinson passa da natureza à cultura). Se, 
por não sei que excesso de socialismo ou de barbárie, todas as nossas 
disciplinas devessem ser expulsas do ensino, exceto uma, é a 
disciplina literária que devia ser salva, pois todas as ciências estão 
presentes no monumento literário. É nesse sentido que se pode dizer 
que a literatura, quaisquer que sejam as escolas em nome das quais 
ela se declara, é absolutamente, categoricamente realista: ela é a 
realidade, isto é, o próprio fulgor do real. (...) a literatura não diz que 



 31 

sabe alguma coisa, mas que sabe de alguma coisa; ou melhor; que ela 
sabe algo das coisas ─ que sabe muito sobre os homens2. 

 

 O romance As viúvas das quintas-feiras, escrito por Claudia Piñeiro e 

publicado em 2005, tem como catalisador o impacto da recessão econômica 

sobre um grupo de pessoas que vivem fora da cidade de Buenos Aires e revela 

a hipocrisia que está sob a superfície do que parece ser uma vida perfeita em 

um ambiente com um ar de divino, quase celestial. O romance começa com a 

morte de três homens em uma piscina em 27 de setembro, 2001, nos meses 

anteriores à crise, mas que já era sentida por eles. Somos apresentados ao estilo 

de vida de uma série de famílias que compõem essa comunidade, que é a 

consequência da prosperidade que um grupo da população usufruiu na década 

de 19903.  

 Piñeiro constrói um microcosmo social para expor questões que serão 

elucidadas ao longo deste artigo. Tais questões são observadas no cotidiano de 

um grupo de amigos que vivem no condomínio de luxo Altos de la Cascada. 

Objetivamos compreender a maneira na qual a autora explora o cotidiano em 

sua narrativa e os principais problemas descritos por ela. Para tal, nos 

basearemos nos estudos de Erich Auerbach sobre o realismo sério. É com ele 

que compreendemos que, em cada momento da história, houveram aqueles 

capazes de pensar sobre si mesmo, mas de formas diferentes e a arte, em 

especial, a literatura, representou diferentes olhares sobre o homem em sua 

condição ao longo da história.  

 

2 AUERBACH E O NASCIMENTO DO REALISMO SÉRIO 

  

 Quando nos voltamos para Auerbach, devemos pensar no realismo como 

a forma na qual a realidade é exposta na obra literária. A realidade não se dá 

necessariamente pela descrição ostensiva da realidade - ela inclusive pode 

acontecer pelo o que não há escrito -, mas pelo o modo extensivo de apreender 

o real. Para construir a estrutura da realidade no texto literário, três aspectos são 

                                                             
2 BARTHES, Roland. Aula. Tradução de Leyla Perrone-Moisés. São Paulo: Cultrix, 2013, p. 18-19. 
3 Ver PIÑEIRO, Claudia. As viúvas das quintas-feiras. Trad. Joana Angélica d’Avila. Rio de Janeiro: 

Objetiva, 2007. 

 



 32 

importantes: o local de criação do texto e o seu período4. Essa visão promovida 

pelo estudioso alemão possibilita a existência de realismos distintos, 

transformando-se de acordo com a época e lugar. Portanto, a análise promovida 

por Auerbach observa as particularidades de cada período histórico na sua 

representação da realidade, fazendo com que diferentes realidades emanem 

diferentes realismos, mas todos encontram-se no âmbito do realismo sério. O 

realismo estudado por Auerbach não é uma documentação da realidade per se 

e sim uma estrutura formal coerente que revela um momento histórico-social 

específico, i.e., ele pode ser observado através de uma forma ficcional interna 

em comparação à realidade externa. As duas questões formais que delimitam o 

realismo em uma obra são os níveis de representação literária (tratamento da 

linguagem e do estilo) e o caráter problemático (como a temática é tratada)5.  

A primeira questão pode ser compreendida através da divisão clássica em 

que cada forma recebia um tratamento estilístico de acordo com o grupo social. 

Por exemplo, o trágico abraçava os grandes feitos heroicos, homens nobres, 

assim como os feitos e representações divinas – ou seja, um estilo superior -, 

enquanto o estilo médio caminhava para um tratamento mais cômico – e, com 

isso, já os colocava em um status inferior – e o estilo baixo era marcado com o 

satírico e o grotesco, abordando as classes mais inferiores da sociedade e o seu 

cotidiano6. Tal divisão de estilos delimitam o teor de realismo em uma obra 

literária. Com a quebra dos limites entre os diferentes tipos de estilos, a 

experiência mais cotidiana começa a ser abordada como os outros tipos de 

experiências e vista de forma séria. 

A segunda questão mencionada que limita o realismo sério é a falta de 

teor problemático, ou seja, a obra literária expõe a realidade de sua época, mas 

faz isso de forma simples, sem aprofundamento das problemáticas ou questões 

da realidade que o autor busca apresentar. Dito isso, compreendemos o realismo 

sério desenvolvido por Auerbach como um realismo que trata a realidade de 

forma problemática sem a necessidade de evocar a hierarquização de estilos 

                                                             
4 Ver AUERBACH, Erich. A novela no início do Renascimento – Itália e França. São Paulo: Cosac Naify, 

2013. 
5 Ver AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. São Paulo: 

Perspectiva, 2015. 
6 Ibidem. 



 33 

supramencionadas aqui. Como exemplo, podemos citar o realismo cortês 

analisado em “A saída do Cavaleiro Cortês”, capítulo 6 em Mimesis, na qual 

certas exposições da realidade possuíam falhas, de acordo com a leitura de 

Auerbach, tanto na representação literária, quanto no caráter problemático da 

realidade.  

Também, há casos em que o texto se mostra bem-sucedido em apenas 

uma das duas questões levantadas pelo autor. O teatro de Shakespeare explora 

o teor problemático enquanto se enquadra dentro das divisões de estilos inferior 

e superior. Decamerão, de Giovanni Boccaccio, rompe os limites de estilo, mas 

não apresenta um tratamento sério da realidade exposta por seu autor. Assim, o 

modelo de análise do realismo apresentado por Auerbach nos permite pensar no 

realismo próprio de cada obra e seus limites, assim como as características 

históricas e o pensamento de um determinado período7.  

Em Mimesis, suas reflexões nascem de pequenos excertos de grandes 

obras para compreendê-las dentro de sua realidade. Edward Said declara que 

“Mimesis é a maior e mais influente obra humanista-literária do último meio 

século”8 e isso porque “Auerbach sempre volta ao texto e ao meio estilístico 

usado pelo autor para representar a realidade”9. Contudo, é em Dante Poeta do 

Mundo Secular, de 1929, que o autor começa a explorar a ideia de humano 

dentro do texto literário. Através dos gregos antigos, ele busca entender o 

conceito de humano como uma unidade e não apenas corpo e espírito, mas sim 

de corpo, alma e destino10.  

De acordo com Auerbach, a arte, ao imitar a realidade, precisa ser 

convincente e não copiar o plausível dos acontecimentos e Homero destaca-se 

ao representar o destino: 

 
O dom inventivo de Homero vem carregado de uma convicção que nem 
observação nem razão podem justificar plenamente, embora tudo na 
obra dele o sustente: a convicção de que todo personagem está na raiz 
do seu próprio destino individual; e a de que ele inevitavelmente 
cumprirá a sina que lhe cabe. Mas cabe a ele como um todo, não só a 

                                                             
7 Ibidem. 
8 SAID, Edward W. Humanismo e crítica democrática. Trad. Rosaura Eichernberg. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2007, p. 111. 
9 Ibidem, p. 131. 
10 “O caráter de um homem é o seu destino” de Heráclito é a frase usada por Auerbach como epígrafe do 

livro Dante poeta do mundo secular. 

 



 34 

algum dos seus atributos. Porque os atributos de uma figura, tomados 
in abstrato, não coincidem com a figura no seu conjunto. O que pode 
ser representado em termos poéticos e exige fé por parte do leitor não 
é que coisas boas acontecem a um homem bom ou que feitos de 
coragem correm em pós de um homem corajoso, mas sim que o fado 
de Aquiles tem a medida de Aquiles11. 
 

 O estudioso aborda a arte na Grécia antiga e afirma que Platão foi quem 

observou e atribuiu “valor limitado às artes não-imitativas”12 que concederam a 

elas um “novo objetivo”13, já que se passaram a pensar filosoficamente sobre “a 

presença da ideia na aparência das coisas e aspirar por e ela”14. A partir daí 

nasce um debate sobre o que significa representar a realidade. É Aristóteles 

quem dá continuidade ao debate sobre o significado de imitação15 e afirma que 

imitar é um ato natural do homem por se tratar de uma forma de aprendizagem 

e a tragédia alcança o patamar de sublime entre as artes pela sua capacidade 

de purificar a alma, já que nela “o individual cede o passo ao universal; e a 

contingência, à probabilidade”16. Imitar, desde então, ganha uma atmosfera 

positiva. 

 Em Mimesis, Auerbach não fala da realidade na obra literária e sim na 

maneira como a obra expõe a sua realidade, ou melhor, do que foi mostrado da 

realidade através do texto literário. Ele mapeia o que cada época compreende 

como condição humana e como essa condição foi representada para então 

comparar as mudanças ao longo dos séculos:  

 

Auerbach postula e procura desenvolver uma correlação enfática entre 
pelo menos três dimensões: o modo como se concretiza uma forma 
expressiva (no caso, a literária), o modo como os homens veem a si 
mesmos e uma determinada situação social histórica. Ademais, sua 
perspectiva é enfaticamente histórica e a correlação é pensada em 
termos processuais: transformações no modo como os homens 

                                                             
11 Ver AUERBACH, Erich. Dante poeta do mundo secular. Trad. Raul de Sá Barbosa. Rio de Janeiro: 

Topbooks, 1997, p. 14. 
12 Ibidem, p. 17.  
13 Ibidem, p. 17. 
14 Ibidem, p. 17-18. 
15 Aristóteles diz que “a ação de mimetizar se constitui nos homens, desde a infância, e eles se distinguem 

das outras criaturas porque são os mais miméticos e porque recorrem à mimese para efetuar suas primeiras 

formas de aprendizagem, e todos se comprazem com as mimeses realizadas. Prova disso é o que ocorre na 

prática: com efeito, quando observamos situações dolorosas, sem suas imagens mais depuradas, sentimos 

prazer ao contemplá-las”. Ver ARISTÓTELES. Poética. Trad. Paulo Pinheiro. São Paulo: Editora 34, 2015, 

p. 57. 
16 Ver AUERBACH, Erich. Dante poeta do mundo secular. Trad. Raul de Sá Barbosa. Rio de Janeiro: 

Topbooks, 1997, p. 20. 

 



 35 

figuram a si mesmos e o mundo na obra literária estão conectadas a 
transformações no modo como veem a si mesmos – portanto, a 
transformação nas formas de consciência, vale dizer nos próprios 
seres humanos – e também a transformações na estrutura social, no 
mundo social-histórico no qual esses homens vivem. O resultado é 
que, investigando o modo como a realidade está exposta em uma 
determinada obra literária (ou seja, como aparecem nela os homens e 
o mundo no qual eles vivem), Auerbach vê como os homens daquele 
tempo e lugar concebem uma imagem do homem e do mundo, e é isso 
a condição humana, tal como percebida por aqueles homens, naquela 
situação.17 

  

 Auerbach, assim, observa o que cada sociedade foi capaz de representar 

dentro de suas obras como algo de valor para tal representação, onde “o sério, 

problemático e dramático, no âmbito da regra, são prerrogativas de algo que está 

para além do domínio do cotidiano, isso significa na mesma medida um 

afastamento do domínio do histórico”18. O autor investiga a forma como os estilos 

foram se misturando ao longo dos anos e como a visão da realidade nascia 

dessas mesclas. Ele explora as obras de nomes como Boccaccio, Rabelais, 

Montaigne, Shakespeare, Cervantes, Molière, entre outros grandes nomes, para 

escrever o capítulo sobre O vermelho e o negro (1830) de Stendhal, que marcará 

o caminho para entender o realismo moderno.  

 O que Auerbach nota em Stendhal é a forma como o mesmo construiu 

sua narrativa, em que “condições políticas e sociais da história contemporânea 

estão enredadas na ação de uma forma tão exata e real, como jamais ocorrera 

anteriormente em nenhum romance”19. Então, pela primeira vez, a massa 

popular é representada de forma séria e trágica, como resultado dos 

acontecimentos no final do século XVIII relacionados a Revolução Francesa que 

gerou uma série de novos sentimentos e questionamentos existenciais: 

 
O tratamento sério da realidade quotidiana, a ascensão de camadas 
humanas mais largas e socialmente inferiores à posição de objetos de 
representação problemático-existencial, por um lado – e, pelo outro, o 
esgarçamento de personagens e acontecimentos quotidianos 
quaisquer no decurso geral da história contemporânea, do pano de 
fundo historicamente agitado – estes são, segundo e elástica do 

                                                             
17 WAIZBORT, Leopoldo. Erich Auerbach e a condição humana. In O PENSAMENTO ALEMÃO NO 

SÉCULO XX: grandes protagonistas e recepção das obras no Brasil. v II. Jorge de Almeida e Wolfgang 

Bader (org.). São Paulo: Cosac Naify, 2013, p. 179. 
18 Ibidem, p. 188. 
19 Ver AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. São Paulo: 

Perspectiva, 2015, p. 440.  

 



 36 

romance em prosa se impusesse cada vez mais para uma reprodução 
que abarcava tantos elementos.20 

 

A partir do momento em que o cotidiano passa a ser tratado de forma mais séria, 

alcançamos a maturidade de reconhecer a condição humana dentro da história. 

O cotidiano deixa de ser abordado como uma voz inferior e passa a ser exposto 

como um elemento central do texto literário, trazendo consigo o trágico e o 

dramático e não apenas o fundo dos grandes acontecimentos de heróis ou reis.  

 

3 DO PARAÍSO AO INFERNO: A RUÍNA DA BURGUESIA  

 Em As viúvas das quintas-feiras encontramos dois tipos de narradores. O 

primeiro é o narrador homodiegético, ou seja, ele participa da história, mas como 

uma testemunha e não como personagem central. Encontramos trechos como 

“nos primeiros anos em Altos de la Cascada, Virgínia se dedicou a criar Juani e 

a desfrutar do esporte, das caminhadas sob as árvores, das novas amizades. 

Era mais uma de nós”21. Contudo, temos outra voz presente, um narrador 

autodiegético, i.e., pois ele narra uma ação que gira em torno de si próprio. Como 

exemplo, temos o trecho “Olhei meu marido e meu filho, um junto ao outro. ‘O 

que vamos fazer?’, perguntei”22.  Esse segundo narrador é Virginia, já o primeiro 

narrador são duas vozes que elucidaremos melhor posteriormente. 

Cronologicamente a história começa no capítulo 4 (um flashback em 

contraposição aos três primeiros capítulos), quando Virginia, única narradora em 

primeira pessoa, elucida como e ela e o marido decidiram abandonar seu 

apartamento em Buenos Aires, justificando que, segundo suas palavras, eles 

precisavam “romper com a cidade”23: 

Nós nos mudamos para La Cascada no final dos anos oitenta. 
Tínhamos novo presidente. Deveríamos tê-lo só a partir de 
dezembro, mas a hiperinflação e os saques aos supermercados 
levaram o anterior a deixar o cargo antes de terminar o mandato. 
Por aquela época, a febre em direção aos bairros fechados da 

                                                             
20 Ibidem, p. 440. 
21 Ver PIÑEIRO, Claudia. As viúvas das quintas-feiras. Trad. Joana Angélica d’Avila. Rio de Janeiro: 

Objetiva, 2007, p. 51. 
22 Ibidem, p. 249. 
23 Ibidem, p. 27. 

 



 37 

periferia da grande Buenos Aires nem sequer havia começado. 
Eram poucos os que viviam de forma permanente em Altos de 

la Cascada, ou em qualquer outro bairro fechado ou country24.  
 

Carlos Menem foi o presidente da Argentina entre 8 de julho de 1989 a 10 

de dezembro de 199925. Em Maio de 1991, o governo adotou o Plano de 

Conversibilidade, no qual a moeda argentina estaria atrelada ao dólar americano 

na paridade de um para um: 

 
Foi assim que, dois anos mais tarde, vendi um terreno aos Scaglia. 
Pouco depois de o ex-ministro das Relações Exteriores ocupar a pasta 
da Economia, para qual na verdade tinha sido convocado, e conseguir 
que o Congresso lhe aprovasse a lei da conversibilidade. Um dólar, um 
peso. O famoso “um a um” que nos fez acreditar que outra vez 
podíamos e facilitou o êxodo para lugares como Altos de la Cascada26. 

 

Acreditou-se, assim, que um milagre econômico estava acontecendo. Na 

primeira metade dos anos 1990, esse modelo teve sucesso e a Argentina voltou 

a crescer. Com a alta taxa de juros e a paridade com o dólar, o país atraiu 

grandes volumes de capitais externos, o que sustentou as políticas públicas. 

Como resultado, a inflação caiu e a economia começou a crescer cerca de 6% 

ao ano. O governo de Menem foi alcunhado como Menemismo. Foi um período 

de negócios fáceis e fortuna rápida. Argentina viveu como um país de primeiro 

mundo, com produtos importados no mercado. Por outro lado, o presidente 

dissolveu 66 empresas estatais e a modernização que muitos argentinos 

celebravam vinham de privatizações e corrupções27. 

Os problemas ocasionados pelas reformas econômicas dos anos 90 na 

Argentina são o esqueleto da narrativa de Piñero, em que nós observamos o 

deslocamento socioespacial da cidade para o que chamam de country. Em 

especial, observamos a fragmentação de Buenos Aires e as consequências do 

novo plano econômico abraçado pelo país. Esse country evoca a ideia literal do 

                                                             
24 Ibidem, p. 27. 
25 STUHLDREHER, Amalia. Régimen políticoy política exterior em Argentina: El caso del primer 

gobierno de Carlos Menem (1989–1995). Perfiles Latinoamericanos, Distrito Federal, México. V. 22, 

junho, 2003, pp. 79-101. 
26 Ver PIÑEIRO, Claudia. As viúvas das quintas-feiras. Trad. Joana Angélica d’Avila. Rio de Janeiro: 

Objetiva, 2007, p. 30. 
27 STUHLDREHER, Amalia. Régimen políticoy política exterior em Argentina: El caso del primer 

gobierno de Carlos Menem (1989–1995). Perfiles Latinoamericanos, Distrito Federal, México. V. 22, 

junho, 2003, pp. 79-101. 



 38 

seu significado, um país separado do resto, o muro que protege um grupo 

especifico, cidadãos específicos, que não são mais parte de um todo. Os 

próprios personagens desenvolvem a ideia de auto segregação, de um apartheid 

social.  

No fim da década, o país foi atingido por uma grave recessão que teve 

como resposta um maior endividamento do Estado, o que deteriorou ainda mais 

a situação fiscal. O dólar passa por uma supervalorização, aumentando a dívida 

externa e a dependência de financiamento internacional. O que fez com que 

novamente a Argentina tivesse que recorrer ao FMI. O que instaurou uma grande 

crise. Para impedir a quebra do sistema financeiro, ante uma corrida aos bancos, 

e evitar uma crescente falta de liquidez, o então governo de Fernando de la Rúa, 

em dezembro de 2001, instaurou o Corralito. A medida congelava os depósitos 

em poupança e em conta correntes e estabelecia limites semanais para a 

retirada de fundos. O objetivo era impedir a transferência de recursos para o 

exterior. O resultado foi o aprofundamento da crise e a queda do presidente 

eleito. A dívida na época era de cerca de US$ 100 bilhões28. 

 E é em 2001, especificamente em 21 de setembro de 2001, pouco tempo 

após o ataque as torres gêmeas, que a tragédia descrita no segundo capítulo do 

romance é efetivada. Em uma descrição visual de fora para dentro, chegamos 

ao resultado da crise de 2001 dentro dos muros do country. Os moradores de 

Altos de la Cascada também tinham medo do desmoronamento das suas torres, 

compradas por eles no auge da economia argentina, vivendo a liberdade 

econômica pós ditadura, mas ao mesmo tempo em busca de um paraíso perdido.  

 Virginia que, embora pense no country de forma mais crítica, ela vende o 

bairro ideal dentro de um discurso que aflora o imaginário de seus moradores: 

“em La Cascada não corremos muitos riscos”29, uma versão diferente e melhor 

da cidade real fora dos muros. Um novo modo de viver a cidade, sem medos, 

sem violência, intocados pelos problemas que se encontram do lado de fora. A 

ideia de que a crise não pode os atingir é desfeita ao longo do romance, em que 

                                                             
28 LEIVA, María Trinidad García. Fin de milenio: concentración, continuidad y control: Una mirada sobre 

las Políticas de Radiodifusión del gobierno de Fernando de la Rúa. Disponível em: 

http://politicasyplanificacion.sociales.uba.ar/wpcontent/uploads/sites/121/2014/07/Unidad3_Leiva.pdf. 

Acesso em 27 Ago 2022. 
29 Ver PIÑEIRO, Claudia. As viúvas das quintas-feiras. Trad. Joana Angélica d’Avila. Rio de Janeiro: 

Objetiva, 2007, p. 19. 



 39 

a morte é a solução única e final para assegurar seus lugares dentro dos muros 

e longe da cidade, para assegurar a identidade que eles criaram para eles 

mesmos. 

 

4 O QUE ENCONTRAMOS NO COTIDIANO DE LA CASCADA? 

As viúvas das quintas-feiras narra um grupo social em decadência que se 

preocupa em manter a piscina e o jardim de suas casas impecáveis como se do 

lado de fora não existisse uma grande crise econômica assolando a Argentina. 

Dentro dos muros do condomínio, entre famílias perfeitas e jogos de golf, 

conhecemos o cotidiano de um grupo de famílias, narrado tanto em primeira, 

quanto em terceira pessoa. Temos três vozes presentes: a da Virgínia (o que 

está por trás da verdade), a do rumor (o que pode ser verdade) e dos 

adolescentes (o que é verdade). Vemos o olhar de fora e de dentro. O romance 

inicia da seguinte forma: 

 
Abri a geladeira e assim fiquei descansando com a mão apoiada no 
puxador, diante daquela luz fria que iluminava as prateleiras, com a 
mente em branco e o olhar inútil. Até que o alarme indicador de que 
porta aberta deixava escapar o frio começou a tocar e me recordou por 
que eu estava ali, parada em frente à geladeira30 
 

Pensando nas diferentes formas possíveis para começar uma obra, ter 

uma personagem parada e perdida em seus pensamentos enquanto a porta da 

geladeira está aberta, já apresenta o estilo de narração que encontraremos ao 

longo da narrativa. Os três primeiros capítulos são minuciosos, nada em especial 

acontece até a chegada do marido de Virginia em casa: “E por que voltou tão 

cedo? Às quintas-feiras você nunca chega antes das três da manhã”31. O 

estranhamento da personagem é marcado pela quebra da rotina que eles levam 

há anos.  

Contudo, ainda não conhecemos sua rotina. Por isso, o flashback a partir 

do capítulo quatro é necessário para entender como esse cotidiano foi construído 

e qual ele era. Consequentemente, a narrativa se esfria, nenhuma grande ação 

acontece, mas os detalhes constroem a identidade dos habitantes do 

condomínio e essa identidade também é construída a partir da descrição dos 

                                                             
30 Ibidem, p. 09. 
31 Ibidem, p. 11. 



 40 

espaços. No fim do capítulo três os corpos são encontrados e esse fato só volta 

a ser retomado no final da narrativa para a sua conclusão. O cotidiano das 

famílias transforma-se de acordo com as mudanças econômicas que ocorrem na 

Argentina. Dentro dos detalhes e das descrições, não encontramos debates, 

mas pequenos momentos, situações corriqueiras que não exploram a 

problemática de classe, gênero ou raça, por exemplo, mas que apresenta os 

problemas daquela sociedade com certa insensibilidade sobre temas delicados, 

representando o papel daquele grupo social diante de tais temas.  

É exatamente no que não é dito ou explorado profundamente que 

encontramos as maiores problemáticas de seu cotidiano, como a normalidade 

em inferiorizar.  A ruína das famílias está presente no contexto histórico. Assim 

acontece em Os Maias, de Eça de Queiroz, onde temos a descrição do Brasão, 

a representação final da burguesia, a ruina da casa. Em Casa tomada, de Júlio 

Cotarza, há a eminência de um microcosmos que está fechado até a sua ruptura. 

Piñero desenvolve seu microcosmo social dentro do romance para denunciar os 

problemas da burguesia Argentina daquele período. É no cotidiano que 

observamos os objetos presentes na obra ganharem quase um status ontológico 

na narrativa. A leitura da obra encontra-se nas pequenas coisas, nos pequenos 

comentários, na camiseta com furos, nos restos de comida, no leilão de objetos 

íntimos como forma de caridade. O condomínio é construído em cima de um 

pântano – tudo o que é aparente tem uma dimensão mais sombria e é nas 

sombras que caminhamos ao longo do romance. 

 

4.1 As viúvas dos maridos vivos  

 Embora a narrativa explore a relação entre um grupo de famílias ricas, as 

mulheres – esposas – estão sempre em um plano mais central. Como já 

mencionado, por exemplo, Virgínia é a única narradora em primeira pessoa da 

narrativa. Contudo, ao mesmo tempo que ela é parte daquilo, ela sempre está 

em uma posição diferente das outras esposas e talvez por isso sua voz como 

narradora é mais interessante dentro da narrativa. Ela sabe sobre todos e 

também é a única a trabalhar dentro do seu lado, ao invés do marido, que acaba 

tendo ressentimento por não ser o provedor da casa, assim como seus colegas 

de La Cascada. Virgínia descreve seu relacionamento com o marido: 



 41 

 
Quando eu me queixava, Ronie argumentava que falávamos pouco 
porque passávamos tempo demais juntos, que não podia haver muito 
o que contar, já que não nos afastávamos durante boa parte do dia. E 
era assim desde que Ronie tinha ficado sem trabalho seis anos antes, 
e não voltara a ter outra ocupação, exceto por uns dois projetos que 
nunca se concretizavam. Não me importava tanto descobrir por que a 
relação tinha ido se descascando de palavras, mas sim por que eu 
acabava de perceber quando o silêncio se havia instalado na casa, 
como um parente distante a que não nos resta outro remédio senão 
hospedar e atender. E por que não me doía. Talvez porque a dor foi 
ganhando seu lugar aos poucos, em silêncio32.  
 

As mulheres de La Cascada tinham a mesma e única obsessão: melhorar 

ou manter o padrão de vida, custe o que custar. E é a própria Virgínia que se 

encarrega de nos mostrar o country por dentro, já que ela é a imobiliária local. 

Ela mantém um caderninho vermelho, onde anota cada detalhe de La Cascada, 

das virtudes de um pedaço de terra às infidelidades de seus vizinhos, a fim de 

maximizar suas vendas. Há também mulheres que se perguntam como é 

possível que os judeus continuem a entrar no país. Mulheres dispostas a mudar 

o nome de seus filhos adotivos - como a troca de Ramona por Romina feita por 

Mariana - para que eles sejam melhores aceitos dentro de um padrão social de 

um grupo: 

 
A menina já vinha com um nome: Ramona. Mariana não conseguia 
entender como alguém, naquela época, podia ter dado um nome 
desses a uma menina. Ramona era nome de outra coisa, não da 
menina. Em tantos anos de tratamento e espera, ela havia pensado em 
vários. Camila, Victoria, Sofía, Delfina, Valentina, até Inês, como sua 
avó paterna. Mas a menina trazia o próprio. E o juiz não autorizou a 
troca. Por isso, Mariana havia cedidido chama-la de Romina, sem pedir 
autorização a ninguém, como se a mudança resultasse apenas de um 

erro nas vogais33.  
 

É com as mulheres que temos acesso aos problemas de La Cascada. 

Carla, que apanhava do marido ou Carmen, que se separou do marido e ficou 

excluída dos círculos que pertencia: “Quando não há marido que retorne 

trazendo para casa vitórias ou derrotas daquele outro lugar, acaba-se a ilusão 

de que a mulher também é cidadã desse território”34. Embora elas tivessem 

medo da violência fora dos muros, elas presenciavam ou sentiam a violência 

                                                             
32 Ibidem, p. 11. 
33 Ibidem, p. 36. 
34 Ibidem, p. 157. 



 42 

dentro de casa. Mas isso não era visto como anormalidade e sim como parte do 

cotidiano. 

Lala, outra das esposas era tratada como estupida pelo próprio marido. 

Virgínia é a única que é respeitada pelos outros, exceto pelo seu próprio marido, 

que sofre das provocações de seus colegas por depender de sua mulher. O que 

diferencia Virginia das viúvas é que é a única que são é mantida nas sombras, 

já que ela trabalha e por isso entende a dinâmica financeira da Argentina, 

enquanto as outras acreditavam no que os seus maridos falavam, isso fica claro 

no capítulo 47, quando a verdade sobre as mortes é revelada a elas: 

  
“Mas então, não foi um acidente?” “acho que não” “eles se 
suicidaram?” “eles se suicidaram?” “eles se suicidaram.” “não pode ser, 
ele nunca me disse nada”, diz Teresina. “Filho-da-puta”, repete Lala. 
“Deve ter pensado que dia ser melhor para você e as crianças”, diz 
Virginia. “Ele não pensou, quem pensa é o Tano”, diz Lala no 
presentem como se o Tano ainda estivesse vivo. “Acho que nenhum 
de nós percebeu a tempo como o Tano estava mal”, tenta explicar 
Ronie. “Mas ele não estava mal, tínhamos projetos, íamos viajar”, 
reage Teresina, ainda sem entender. “E eu?”, pergunta Carla. Ninguém 
responde. “Como foi que o Tano convenceu Gustavo?”, pergunta ela 
outra vez35. 

 

As viúvas, que antes se chamavam assim de maneira simbólica, se 

tornaram viúvas de verdade porque seus maridos queriam assegurar a vida 

financeira de suas mulheres e filhos. Ronie, marido de Virgínia, vê nisso um ato 

heroico e por isso se considera um covarde, enquanto Virgínia se sente aliviada 

por seu marido não ter sido parte do suicídio coletivo36 pensado por Tano 

Scaglia, visto como o homem mais poderoso do condomínio. Por isso, ele é 

observado e invejado por grande parte de seus vizinhos. 

 

4.2 A naturalidade em se sentir superior 

 Dentre os problemas mais evidentes presentes na narrativa de Piñeiro 

está a questão da classe. Na própria descrição do condomínio há comentários 

como: “em setembro, tudo cheira a jasmim-de-leite. E esta não é uma frase 

poética, mas puramente descritiva”37. Ao descrever a riqueza e o luxo dentro do 

condomínio, não é feita uma exaltação dos elementos como algo positivo, tudo 

                                                             
35 Ibidem, p. 246. 
36 Ainda no fim da narrativa é revelado que uma das mortes foi por assassinato. Ibidem, p. 251. 
37 Ibidem, p. 24. 



 43 

é apenas descrito como é ou como é percebido por seus moradores. Em diversos 

momentos os problemas de classe estão presentes. São pequenos comentários 

que quase passam despercebido dentro da trama por serem feitos de forma tão 

natural que em nenhum momento é qusestionado ou estranhado por alguém.  

Destacaremos alguns deles que evidenciam a distância que existe entre 

aqueles que vivem dentro de La Cascada e aqueles que entram no condomínio 

para realizar um serviço38, como é o caso das empregadas domésticas pois, 

“evidentemente essas mulheres têm outro biorritmo, pensou Mariana, são mulas 

de carga”39. A palavra evidentemente atribui uma naturalização do fato, é do 

biorritmo delas serem inferiores a eles. Há também uma preferência até mesmo 

na religião que suas empregadas praticam: “O que as domésticas evangélicas 

têm de bom é que não roubam, a religião proíbe, você sabia, não?”40. E esses 

são apenas pequenos comentários corriqueiros. 

Outro problema de classe observado na trama é o atalho que pode ser 

tomado devido a posição de privilégio e poder dos membros de La Cascada. Isso 

pode ser observado quando o assunto é adoção: “Quase haviam comprado um 

menino no Chaco, alguém tinha falado de uma parteira, mas por sorte apareceu 

outro cliente de Ernesto que conhecia o juiz em questão e a coisa se encaminhou 

melhor”41. Falam das crianças quase como se estivessem adotando animais de 

estimação e usam dos meios que possuem para conseguir o que alguém fora de 

sua classe não conseguiria tão facilmente.  

Contudo, em certos momentos, as esposas de La Cascada lembram de 

serem solidarias, ou melhor, de dar migalhas de solidariedade para se livrar de 

alguma culpa, um ritual para se sentirem melhor ao colaborar com os mais 

pobres, afinal, “Todos nós, com muito ou pouco, devemos ser solidários, não 

acha?”42. E são as esposas que mantém a imagem da família, em que os 

maridos até reclamavam dos gastos, mas “que ao mesmo tempo serviam para 

                                                             
38 Há também a descrição dos trabalhadores: “Casas de famílias numerosas das quais pelo menos um 

integrante, todos os dias, percorre as dez quadras que o separam das barreiras para fazer seu trabalho de 

jardineiro, caddie, doméstico, pedreiro, pintor, cozinheira.”  Ibidem, p. 88. 
39 Ibidem, p. 57. 
40 Ibidem, p. 109. 
41 Ibidem, p. 35. 
42 Ibidem, p. 59. 

 



 44 

mostrar seu próprio nível de consumo”43. Embora corriqueiros, a diferença social 

está tão exposta quanto um outdoor em um terreno vazio, e a construção do 

condomínio, assim como sua manutenção, fazem parte do jogo. Todos seguem 

um script – claramente inspirado nos subúrbios norte-americanos - para se 

manter dentro daquele circulo social, que vai desde a comemoração do 

Halloween “dizendo ‘Sweet or Trick’ pelas portas vizinhas”44 ou os dos jogos de 

golf que “Há alguns anos (...) era algo muito exclusivo. Em outros países, 

continua sendo. Na argentina, já não é”45.  

O que se busca, também, é exaltar o passado – um passado ditatorial, 

mas que lembrado de forma feliz pelos seus moradores -, um saudosismo da 

ditadura que transforma as pessoas em seres egoístas: “Seria tão bom poder 

recuperar essa coisa de bairro de quando éramos crianças…”46. Mas essa 

nostalgia só poderia ser sentida por eles, afinal, eles não fazem parte do todo, 

há um mundo fora dos muros que eles não se sentem pertencentes, há um outro 

lá fora que não se encaixa os ideais vividos por eles: “Não me atreveria a 

transformar em pagodes as casas maravilhosas que vi por aqui’. O auditório riu, 

lisonjeado. ‘Tiremos do feng shui o que nos serve, e deixemos o resto para os 

outros’”47. Quem são os outros e por que eles são diferentes? Não há pergunta 

e não há resposta, há apenas o fato, mas a resposta encontra-se subentendida 

em todo o momento: 

 

O Comitê de Disciplina se compõe de três sócios. Eles se ocupam de 
qualquer infração cometida dentro do bairro e denunciada. (...) Porque, 
tecnicamente, em altos de la Cascada os delitos não existem. Exceto 
se forem cometidos por pessoal de manutenção, domésticas ou outro 
tipo de trabalhadores, mas nesse caso a coisa segue por outros 
trilhos48.  

 

  Imbricado com o problema de classe encontra-se também a questão do 

moralismo quando se tem essa tentativa de manter uma imagem. Quando o filho 

de Virginia, Juani, encontra-se na lista de uma comissão que o aponta como um 

                                                             
43 Ibidem, p. 113. 
44 Ibidem, p. 60. 
45 Ibidem, p. 69. 
46 Ibidem, p. 74. 
47 Ibidem, p 104. 
48 Ibidem, p. 188. 

 



 45 

jovem problemático por fumar maconha, ele rebate a mãe dizendo “Afinal, qual 

é a sua preocupação, eu ter fumado um baseado ou menos nome constar nessa 

lista?”49 e o seu pai, Ronie também recebe a culpa por isso: “Você é um 

fracassado, Ronie, por isso seu filho de droga”50. Dentro da trama, apenas os 

jovens, Romina e Juani, levantam perguntas, rebatem comentários e observam 

tudo como se fossem expectadores de um circo. 

  

4.3 A presença do Outro como parte do grupo 

 O último tópico que gostaríamos de mencionar é a questão da raça. O 

tema é observado com a chegada de Romina e a forma que sua nova mãe 

precisa lidar com a sua imagem diante da sociedade de La Cascada. Mariana 

está feliz por finalmente ter uma filha – e um filho, que não era visto como um 

problema por ser um bebê -, mas ao mesmo tempo não sabe lidar com as 

diferenças físicas que existem entre elas: 

 

Mariana subiu ao quarto da menina. Penteou-a o melhor que pode. O 
cabelo da menina era negro, brilhoso e rígido como arame. No mesmo 
dia em que trouxeram as crianças de Corrientes, já as esperava um 
cabeleireiro. Ainda moravam no apartamento da capital. Em menos de 
cinco minutos, a cabeça do bebê luzia, totalmente raspada, mas, com 
a menina, Mariana não podia fazer o mesmo. Embora quisesse51. 

  

 A presença de Romina desafia Mariana em diversos sentidos. Outro 

momento que nos chama atenção é quando a jovem vai para o seu primeiro dia 

de aula: 

  

Os alunos formavam no pátio. Mariana averiguou qual era a fila do 
primeiro ano e a deixou ali. Observou-a de longe. Era a mais alta. A 
mais parruda. E a mais escura. O sol da manhã ricocheteava em seu 
cabelo. Mariana se instalou num canto. Alguns pais ficavam até que se 
hasteasse a bandeira. Uma mulher ao seu lado lhe falava. Ela também 
era nova. Acabavam de mudar-se para aquela área, como eles, “Vocês 
vêm de qual colégio?”, perguntou. Mariana fingiu não escutar. Contou 
as cabeças de todas as garotas na fila do primeiro “A”. Seis louras, oito 
castanho-claras, duas castanho-escuras. E a menina. “A sua qual é?”, 
insistiu a mulher ao lado. “Aquela”, disse Mariana, sem apontar. “A 
lourinha de laço azul?” “Não, a morena grandota.” A mulher procurou 

                                                             
49 Ibidem, p. 163. 
50 Ibidem, p. 242. 
51 Ibidem, p. 39. 

 



 46 

com o olhar e, antes que ela a encontrasse, Mariana acrescentou: “É 
adotada.”52. 

 
  

Romina representa o outro que foi realocado, isso é, ela faria parte de um 

grupo social distante daquele de Mariana, mas encontrava-se em um mundo que 

não sabia aceitá-la ou entendê-la, apenas por uma questão física, de aparência. 

A realidade vivida por Mariana não estava pronta para receber Romina como ela 

era. O universo criado em La Cascada demandava regras, mas também exigia 

certas aparências e comportamentos. A relação entre Romina e Mariana, mãe e 

filha, denunciam a visão da elite Argentina aos que não só possuem outra 

condição financeira, mas também os que possuem uma aparência diferente do 

padrão reconhecido e respeitado por eles. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Em As viúvas das quintas-feiras temos uma grande ação – a morte dos 

maridos de La Cascada – que impacta a trama e atrai os leitores para descobrir 

a solução do caso. Contudo, a riqueza da leitura está no processo para chegar 

ao ponto alto da narração a partir do flashback. A tragédia não se dá pela morte 

dos maridos, ela está presente em toda a trama, no cotidiano das famílias ricas 

Argentinas em meio a crise, nos seus comentários, nos pensamentos e nas suas 

ações.  

 O realismo sério de Piñeiro explora os problemas de um grupo social, mas 

não de forma caricata ou humorística. Ela descreve os fatos daquela realidade 

da forma como eles são vistos por quem faz parte daquele meio através de três 

narradores presentes naquela realidade. O cotidiano apresentado na narrativa 

expõe a condição humana e sua relação com o outro. Desta maneira, a narração 

é feita para parecer despretensiosa, embora traz consigo questões que estão 

profundamente enterradas na sociedade Argentina, mas ninguém parece 

almejar cavar.  

 

 

                                                             
52 Ibidem, p. 41. 



 47 

 

REFERÊNCIAS 
 
ARISTÓTELES. Poética. Trad. Paulo Pinheiro. São Paulo: Editora 34, 2015, p. 

57. 

AUERBACH, Erich. A novela no início do Renascimento – Itália e França. São 

Paulo: Cosac Naify, 2013. 

AUERBACH, Erich. Dante poeta do mundo secular. Trad. Raul de Sá Barbosa. 

Rio de Janeiro: Topbooks, 1997. 

AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura 

ocidental. São Paulo: Perspectiva, 2015. 

BARTHES, Roland. Aula. Tradução de Leyla Perrone-Moisés. São Paulo: Cultrix, 
2013, p. 18-19. 
LEIVA, María Trinidad García. Fin de milenio: concentración, continuidad y 

control: Una mirada sobre las Políticas de Radiodifusión del gobierno de 

Fernando de la Rúa. Disponível em: 

http://politicasyplanificacion.sociales.uba.ar/wpcontent/uploads/sites/121/2014/0

7/Unidad3_Leiva.pdf. Acesso em 27 Ago 2023. 

PIÑEIRO, Claudia. As viúvas das quintas-feiras. Trad. Joana Angélica d’Avila. 

Rio de Janeiro: Objetiva, 2007. 

SAID, Edward W. Humanismo e crítica democrática. Trad. Rosaura 

Eichernberg. São Paulo: Companhia das Letras, 2007, p. 111. 

STUHLDREHER, Amalia. Régimen políticoy política exterior em Argentina: El 

caso del primer gobierno de Carlos Menem (1989–1995). Perfiles 

Latinoamericanos, Distrito Federal, México. V. 22, junho, 2003, pp. 79-101 

WAIZBORT, Leopoldo. Erich Auerbach e a condição humana. In O 
PENSAMENTO ALEMÃO NO SÉCULO XX: grandes protagonistas e recepção 
das obras no Brasil. v II. Jorge de Almeida e Wolfgang Bader (org.). São Paulo: 
Cosac Naify, 2013, p. 179. 
 

  



 48 

CAPÍTULO 04 
A DITADURA MILITAR ARGENTINA EXPOSTA NA 
LITERATURA: ESPAÇO E MEMÓRIA EM HISTÓRIA 
DO PRANTO, HISTÓRIA DO CABELO E HISTÓRIA 

DO DINHEIRO, DE ALAN PAULS 
 

 
 
 

Thiago Felicio Barbosa Pereira1 

 

2 Doutorando em Letras pela Universidade Federal do Piauí – UFPI. 
 

 

INTRODUÇÃO 

 
As veias abertas da América Latina não param de sangrar. Quase todo o 

território dessa região do continente está marcado historicamente por regimes 

ditatoriais: Chile, Peru, Bolívia, Guatemala, República Dominicana, Brasil, 

Argentina, entre outros, têm seus traumas deixados por ditaduras conservadoras 

conduzidas em sua maioria por militares. Se no Brasil a Comissão Nacional da 

Verdade (CNV) só foi fundada e realizada em 2012, na Argentina, ela se deu 

muito cedo, logo após os “anos de chumbo”53: A Comissão Nacional sobre o 

Desaparecimento de Pessoas foi criada em dezembro de 1983, por decreto do 

presidente Raul Alfonsin, logo após o fim da ditadura militar.  

Como é comum acontecer, muitos eventos histórico-sociais são 

aproveitados pela ficção para representar a realidade de modo que esta se 

imiscua na literatura, apresentando ao leitor uma perspectiva mediada pela 

ficcionalidade do que foi aquele evento. Assim como no Brasil, que na primeira 

década deste século viu inúmeras obras literárias tratarem do tema da ditadura 

(vide os romances premiados da época), na Argentina também não foi diferente. 

A realização da CNV impulsionou vários autores a falarem abertamente desse 

                                                             
53 Os anos de chumbo é uma expressão usada para descrever a situação pela qual passavam alguns 

países naquele momento. O “chumbo” da expressão refere-se a algo pesado e difícil de suportar, mas 

também às balas de revólver e metralhadoras (utilizadas por militares, em sua maioria). 



 49 

trauma: foi assim no Brasil, foi assim também na Argentina, onde muitos 

escritores expõem a ditadura como plano de fundo das obras literárias. 

O escritor argentino Alan Pauls é um destes que, percebendo o momento 

propício para abordar o tema na literatura, compôs uma trilogia de livros cujo 

títulos já anunciam coisas as quais se perde: pranto, cabelo e dinheiro. É essa a 

premissa do autor que escreveu Historia del llanto. (2007), História del pelo 

(2010) e História del diñero (2012), publicados no início da década e que foram 

quase imediatamente traduzidos no Brasil (2008, 2011, 2012, respectivamente) 

e publicados pela extinta Cosac Naify com os seguintes títulos: História do 

pranto, História do cabelo e História do dinheiro. São livros que se valem do 

choro, do cabelo e do dinheiro como metáfora para narrar o que também não 

está na História oficial e com uma perspectiva partindo da perda, pois nesses 

livros Pauls se propõe a contar os anos difíceis da década de 70 na Argentina.  

A trilogia tem, como plano de fundo algo comum aos dois países: a 

ditadura militar. Mas não somente isso, também o trauma latente das histórias 

de ambos os países que ainda possuem negócios obscuros na História mal 

esclarecidos e mal resolvidos. Um exemplo disso é a ascensão de governos 

autoritários em ambos os países. Tal ligação também se dá na ficção paulsiana. 

Em História do dinheiro – o livro que encerra a trilogia – o espaço narrativo é 

exatamente Buenos Aires e Rio de Janeiro, dois centros urbanos que naquele 

momento (década de 70) vivem uma turbulência política e um cenário social 

caótico.  

Por isso, mesmo após décadas do regime ditatorial militar na Argentina, 

os escritores ainda se voltam para este passado não apenas resumindo ou 

elencando acontecimentos numa linha do tempo, mas desvelando-os de um 

modo estético e veemente, expondo como os fatos traumáticos encontram-se 

marcados na ficção, mostrando como a História e também os espaços descritos 

na trama dos romances estão marcados por traumas e memórias.  

Atentos às múltiplas narrativas, assistimos e/ou lemos com certa 

frequência narrativas sobre sobreviventes (para utilizar o vocábulo de Primo 

Levi)54 da tortura e violência da Ditadura não com um certo distanciamento, mas 

                                                             
54 O título da última obra do escritor italiano Primo Levi, sobrevivente de Auschwitz, chama-se Os afogados 

e os sobreviventes. Estes, por sua vez, permaneceram à sombra como vencidos ou então foram “afogados” 

(também termo seu) na violência provocada pelo Estado Nazista. 



 50 

como se o passado estivesse presente no presente, “como a nuvem insidiosa 

que ronda o fato do qual não se quer ou não se pode lembrar” (SARLO, 2007, p. 

9). Essa presença materializada pelo cinema, pela música e mais fortemente 

pela literatura contraria o dictum adorniano de que “escrever um poema após 

Auschwitz é um ato bárbaro, e isso corrói até mesmo o conhecimento de porque 

hoje se tornou impossível escrever poemas” (ADORNO, 2002, p. 26). Adaptado 

para o evento catastrófico das torturas do período ditatorial, seria oportuno dizer 

que escrever um romance após a Ditadura seria um ato bárbaro. É, portanto, 

emblemático o esforço de escritores latinos contemporâneos que, nascidos 

durante ou no período pós-ditadura55, narram dentro e fora da ficção as marcas 

do trauma na História da região latina, ainda recente. 

História do pranto, primeiro livro da trilogia, mistura um pouco o romance 

psicológico com a novela política. O escritor Alan Pauls adota a perspectiva de 

um garoto para ver o mundo, o testemunho vertiginoso de um garoto que 

acreditava ser o Super-Homem para recuperar a história da esquerda argentina 

dos anos 1970. O menino, filho de pais divorciados de uma classe-média em 

Buenos Aires, vê-se, de repente, com uma encruzilhada entre sua sensibilidade 

e a formação política. Segue, então, em busca de uma revisão ideológico-

sentimental de sua vida, numa trajetória onde coexistem um repugnante cantor 

de protesto, uma namorada chilena de direita, um oligarca torturado, um vizinho 

militar que talvez não seja o que parece, e um inusitado polvo no fundo de uma 

piscina. 

O segundo livro da série, História do cabelo, narra a aventura de um 

homem obcecado por cabelo. Um personagem que vaga por Buenos Aires 

entrando e saindo de salões, condenado a pensar no cabelo, se deve cortar 

muito, pouco, deixar crescer, não cortar mais, raspar a cabeça para sempre. Em 

busca do corte perfeito, e em meio a uma infinidade de reflexões sobre o cabelo 

(cortes de cabelo, cabelereiros, salões, xampus, produtos de cabelo, estilos, o 

cabelo como o símbolo social, instrumento político e de identidade), o 

protagonista se vê envolvido numa trama que remonta aos anos de chumbo da 

                                                             
55 Muitos escritores da América Latina trataram da ditatura em suas obras. Para citar somente alguns, temos 

a obra Alejandro Zambra, sobre a ditadura no Chile em Formas de voltar para casa; Cláudia Lage, sobre 

a ditatura no Brasil em O Corpo interminável e Alan Pauls, com a trilogia História.  



 51 

política argentina. E é justamente através do cabelo que a história, que se inicia 

como a saga muito pessoal de um fetiche, se cruza com a luta armada e os anos 

de chumbo. 

Com História do dinheiro Alan Pauls conclui a trilogia em que se debruça 

sobre a história recente de seu país, sobretudo a década de 1970 - da violência 

militar, das paixões políticas, das utopias de esquerda e das profundas 

contradições. Neste último romance, o dinheiro é a obsessão do herói. Dinheiro 

que circula por mesas de pôquer e cassinos, que dança nos circuitos de 

especulação financeira, que se ganha, se rouba, se gasta e se perde (assim 

como as lágrimas - de História do pranto - e os pelos, de História do cabelo). 

Alan Pauls concebeu o projeto de contar a história recente de seu país por meio 

de três romances independentes que partissem de elementos valorizados, mas 

menores, laterais, que todos estamos fadados a perder: as lágrimas, o cabelo e 

o dinheiro.  

O herói dos três romances, sempre o mesmo, não tem nome e é um 

obstinado que filtra sua percepção - contundente - primeiro pelo pranto, depois 

pelo cabelo e finalmente pelo dinheiro. Transitando entre espaços marcados por 

traumas do passado ainda recente na história do protagonista, mas também do 

país, o romance apresenta uma narração pulsante em terceira pessoa, sempre 

no presente, embora as histórias tenham seu foco na década de 1970 e se 

estenda entre 1960 e 2000. 

Assim, este artigo evidencia aspectos da escrita de Alan Pauls, mais 

precisamente em História do pranto, História do cabelo e História do dinheiro. Ao 

retratar as lembranças desse período traumático, Pauls conduz o processo de 

construção literária integrando elementos provenientes do contexto externo, 

como a ditadura militar argentina, aos elementos internos da obra. Trata-se, 

portanto, exatamente daquilo que Antonio Candido denominou de redução 

estrutural, proposta inicialmente delineada no livro O discurso e a cidade.  

Definida por Candido como sendo o “processo por cujo intermédio a 

realidade do ser e do mundo se convertem na estrutura de uma obra literária” 

(CANDIDO, 1993, p. 23), a redução estrutural é um mecanismo de organização 

e configuração dialética da representação artística, já que revela os meios pelos 



 52 

quais os aspectos externos se materializam na narrativa ficcional. Tal processo 

permite que o crítico identifique as estruturas intermediárias na composição das 

obras, evitando abordagens extremas, como as teorias do reflexo (que veem o 

texto como um reflexo da estrutura social) e as análises formalistas (que se 

concentram excessivamente na perspectiva formal). 

Trabalha-se com a hipótese de que esses textos literários apresentam 

questões de ordem social, histórica, política inerente ao período de ditadura na 

Argentina, os quais se materializam na narrativa ficcional, especialmente na 

categoria do espaço topofílico, pois como lembra Candido, “devido a um e outro 

motivo, à medida que remontamos na história, temos a impressão duma 

presença cada vez maior do coletivo nas obras [...], que forças sociais 

condicionantes guiam o artista em grau maior ou menor” (CANDIDO, 2006, p. 

34). 

Assim, encontra-se nas três narrativas paulsianas um resgate de uma 

memória não somente das personagens, mas também nossa, enquanto leitores 

e seres humanos constituídos de memória. Portanto, o texto se desmembra 

focando em analisar o espaço e memória nas narrativas História do pranto, 

História do cabelo e História do dinheiro, de Alan Pauls. 

Estudá-las justifica-se pela importância de apresentar diversas partes da 

obra em que as personagens caminham por lugares marcados de memória 

traumática e rememoram as experiências traumáticas vividas individual ou 

coletivamente. Essas memórias, presentes nas narrativas dos livros deste 

estudo, revelam os personagens (principalmente o protagonista) angustiados 

com a situação desumana a qual foram submetidos e podem caracterizar as 

lembranças do convívio familiar, que retornam à mente do narrador, como o livro 

História do pranto, em que o protagonista rememora com muita frequência as 

visitas à casa do vizinho (que possivelmente seja um militar colaborador do 

regime), aos passeios públicos e outros eventos todos transcorridos em um 

período no qual a liberdade de expressão era cerceada pelo regime ditatorial 

argentino, vide, por exemplo, o caso do cantor militante em História do pranto 

que somente retorna à terra depois de muitos anos de exílio. Assim, o estudo 



 53 

dessa “Literatura de resistência”56 nos impõe a necessidade de refletir e analisá-

la a fim de compreender o mundo contemporâneo e o perigoso poder do 

esquecimento e da negação.  

Afirmo isso porque, se lemos em um texto literário cenas em que um ser 

humano agride outro, nos lembra Ginzburg (2013), “reagimos a essa cena de 

modo empático”, porque essa reação é parte de nossa educação ética. Logo, 

estudar e analisar um texto no qual esse tema se faz evidente ajuda a ter uma 

postura ética socialmente, diante da integridade do outro, já que interpretar 

imagens artísticas “contribuem para definir critérios de relacionamento com 

outros seres humanos” (GINZBURG, 2013, p. 25). Nossas tomadas de decisões 

são frutos de nossas leituras, internalizadas em nosso âmago a ponto de refletir 

e definir a nossa relação de empatia com o outro. Consequentemente, essa 

retomada reflexiva do passado “pode nos ajudar a não repeti-lo infinitamente, 

mas a ousar esboçar uma outra história, a inventar o presente” (GAGNEBIN, 

2009, p. 57). 

Este artigo estende-se, ainda, direta e indiretamente, numa luta pela 

memória e à veracidade dos fatos, argumentando e questionando como os 

procedimentos de definição da História Oficial delineiam possibilidades 

interpretativas que favorecem a versão dos vencedores, posto que o corpus traz 

rusgas históricas sobre as consequências de muitas vítimas do regime ditatorial. 

Assim, a memória da Ditadura Militar (não somente a brasileira, mas também 

outras semelhantes) se impõe como ponto de discussão num território que 

Dalcastagnè (1996) denomina de “território contestado”. Isso se torna mais 

evidente em um momento histórico que vivemos cheio de negacionismo e 

revisionismo histórico, tornando difícil mostrar o passado pelo lado dos vencidos. 

Compete, pois, também, à crítica literária não excluir as incertezas e debater o 

valor documental do texto literário. Digo documento porque me remeto à 

Benjamin ao afirmar que não há um “documento de cultura que não seja também 

um documento de barbárie” (BENJAMIN, 2016, p. 13). O corpus dessa pesquisa 

é, consequentemente, um registro representativo dessa violência. 

Como a literatura é uma fonte inesgotável de pesquisa, nela encontramos 

                                                             
56 A expressão é de Bosi (2002) que afirma que Resistência “é um conceito originariamente ético, e não 

estético”. 



 54 

perguntas e respostas para a nossa realidade. Há, certamente, lacunas sobre 

muitos livros, especialmente no que se refere a teses e dissertações que 

apresentem uma análise comparativista sobre estas obras em comento. Devido, 

pois, à ausência de estudos comparativos referentes ao corpus deste projeto de 

tese, o estudo alcança relevância para os Estudos Literários, seja pelo potencial 

das obras, inscritas no presente, seja pela possibilidade de o texto literário nos 

fazer refletir e compreender os fenômenos sociais, servindo como munição para 

uma política da memória que resiste ao esquecimento. Assim, na longeva 

tradição de estudos acadêmicos dedicados ao tema da representação da 

Ditadura na Literatura, este projeto foca nessas três narrativas argentinas 

contemporâneas aqui propostas, pela necessidade de dar continuidade aos 

estudos relativos à essa produção que se renova e pelo ponto de vista de 

escritores ainda vivos dispostos a falar. 

 

1.1 A redução estrutural em História do pranto, História do cabelo e História 
do dinheiro 
 

O relato de cenas ocorridas durante a ditadura argentina emerge como 

um dos principais temas na trilogia de Pauls. Além dos eventos rememorados 

pelo protagonista, observa-se uma intrínseca conexão com lugares reais que 

serviram de cenário para acontecimentos históricos em Buenos Aires ao longo 

daquele período. Um exemplo notável é o bar que sediou o show do artista 

militante, reunindo ali alguns de seus amigos. Conforme relatado pelo próprio 

narrador em História do pranto, o local era frequentado quase que 

exclusivamente por militantes de esquerda, uma descrição que, de fato, 

corresponde à realidade histórica.  

Esses e muitos outros exemplos evidenciam que a constituição do espaço 

ficcional na trilogia de Pauls tenha se dado a partir de um processo de redução 

estrutural, em diálogo direto com as questões que possibilitam Alan Pauls inserir 

em sua narrativa o complexo contexto da década de 70 na Argentina, mas 

também a melhor compreensão das estruturas políticas, de memória, de 

esquecimento e de trauma ainda expostas na História do país, especialmente no 

que se refere aos espaços nos quais as personagens andam e perambulam, 

passeiam e permanecem, ocasionando uma relação dialética de medo e 



 55 

necessidade de permanência. Digo isso porque me ancoro no que Luís Alberto 

Brandão (2001, p. 67) pensa sobre a definição de espaço, como “um conjunto 

de indicações – concretas ou abstratas – que constitui um sistema variável de 

relações”. É, portanto, essas relações que produzem um espaço onde o sujeito 

se insira e se situe, concedendo-lhe um sentimento de pertencimento ou 

rejeição.  

O conceito de redução estrutural proposto por Candido busca explicar a 

organização e a configuração dialética da representação em obras literárias. 

Nesse processo, o crítico identifica as estruturas intermediárias na composição 

das obras, evitando abordagens extremas, isto é, aquelas que veem o texto 

como um reflexo da estrutura social, e as análises formalistas focadas 

estritamente em aspectos formais. Ao elaborar esse conceito, Candido concilia 

a concepção estruturalista de Lévi-Strauss com a filologia do alemão Erich 

Auerbach, unindo, portanto, história e estética.  

Candido aborda esse conceito no prefácio do livro O discurso e a cidade 

(1993). Essa abordagem “por cujo intermédio a realidade do ser e do mundo se 

convertem na estrutura de uma obra literária” (CANDIDO, 1993, p. 23) é a base 

para pensarmos como a redução estrutural explica a organização de boa parte 

das obras literárias e a sua relação com os temas como memória e trauma 

representados na organização da obra literária. Candido publicou este e outros 

ensaios durante a década de setenta, época do auge do pensamento 

estruturalista, o que explica a escolha do termo estrutural na expressão, ainda 

que esse processo não se reduza somente à análise da estrutura na obra 

literária.  

Em resumo, a análise baseada no processo de redução estrutural busca 

identificar como a obra literária formaliza os aspectos da realidade integrando-

os e convertendo na organização textual, engendrando novas significações. De 

acordo com essa proposta, o texto deve ser analisado a partir das partes que 

abrangem o texto literário, como as formas, o contexto de produção e a 

organização estrutural. É aqui que chegamos à análise do espaço narrativo de 

História do pranto, História do cabelo e História do dinheiro, um espaço que 

denomino espaço do pranto, para utilizar o mesmo termo do título do primeiro 

romance da trilogia. Este espaço se constitui a partir de questões traumáticas, 



 56 

memorialísticas e políticas, como se verá nesta análise.  

Portanto, o conceito de redução estrutural dá conta de entender essa 

relação entre as estruturas internas da obra literária, aqui no caso a trilogia de 

Alan Pauls, e os elementos extrínsecos ao texto, que no caso da obra de Pauls, 

refere-se à sociedade, cultura e contexto da ditadura militar na Argentina. Assim, 

ancorado nessa abordagem de redução estrutural, percebe-se que Pauls 

transporta subliminarmente para a obra literária não somente o contexto da 

ditadura, mas também muitos elementos de sua própria experiência enquanto 

intelectual e crítico literário, pois muitos aspectos culturais da obra advêm da sua 

relação direta com a crítica literária. Um exemplo disso é que todo o enredo do 

segundo livro da trilogia - História do cabelo - acontece, concomitantemente, à 

passagem da leitura da peça Sonho de uma noite de verão, de William 

Shakespeare. Mas, além disso, há uma quantidade considerável de associações 

entre o que nos é narrado pelo narrador da trilogia de História do pranto, História 

do cabelo e História do dinheiro e os acontecimentos reais no período histórico 

da década de setenta, motivo pelo qual se torna evidente a relação do sujeito 

com a construção da obra literária. Portanto, é possível identificar que em 

História do pranto, História do cabelo e História do dinheiro não é somente um 

exemplo de obra tomada pelo processo de redução estrutural, mas também 

como um conjunto onde as ações das personagens se confluem com o espaço 

de excluídos, sujeitos traumatizados e exilados.  

 

1.2  A memória em História do pranto, História do cabelo e História do 
dinheiro 
 

Muitos escritores argentinos continuam uma tradição de ciar ficções nas 

quais o tema, os personagens ou o espaço narrativo são os acontecimentos 

políticos do seu país. É o caso de Ernesto Sabato, com Sobre heróis e tumbas; 

Tomás Eloy Martinez com Santa Evita; Martin Kohan, com Duas vezez junho e 

tantos outros. Alan Pauls junta-se, portanto, a essa tradição com a sua trilogia 

História do pranto, História do cabelo e História do dinheiro. 

São muitas as obras que nos falam da dor dos sobreviventes, obras cujo 

legado principal é denunciar, de maneira crítica, as agruras, mazelas e abusos de 

um regime ditatorial. O que se viu nas décadas seguintes após o fim do regime 



 57 

ditatorial foi um boom de publicações cujos temas eram exatamente a violência 

sofrida pelas vítimas do regime ditatorial argentino. Partindo de uma estética do 

trauma, de uma consciência do papel do escritor, além de apresentarem uma 

memória coletiva, condição sine qua non para a criação de obras que possuem o 

compromisso de contar a história a contrapelo, destacando o aviltamento dos 

mutilados, pois Pauls nos lembra que os agentes da Ditadura “são o símbolo dos 

extraterrestres, assim como o hospital encarapitado no alto de uma ribanceira é 

a metáfora do laboratório onde se regeneram seus organismos” (Pauls, 2007, p. 

24). 

Alan Pauls nasceu em Buenos Aires em 1959. Autor de contos, ensaios e 

novelas que logo foram traduzidos para o inglês, o francês e o português, o 

argentino também ganhou o prêmio Herald em 2003 por sua novela O Passado, 

a qual foi adaptada para o cinema em 2007 pelo diretor Héctor Babenco. Além 

de escritor, o argentino também atuou como professor de teoria Literária na 

Universidade de Buenos Aires, jornalista em um suplemento cultural dominical 

(Página 12), além de roteirista em produções cinematográficas, crítico literário e 

fundador da revista Lecturas Críticas.  

Percebe-se nas obras da trilogia de Pauls um enredo que não se distancia 

do tempo narrado (apesar de apresentar uma narração com verbos 

predominantemente no tempo presente, mas sempre se referindo ao passado). 

Essa técnica narrativa utilizada por Pauls ajuda a compor um painel de 

(re)memoração dos anos de chumbo, pois a literatura tem uma força capaz de 

desenrolar a imaginação no leitor do período representado. Ela mostra, 

eficazmente, a violência, as torturas e as mortes, porque a ficção, com seu 

estatuto de literariedade, é capaz de dizer aquilo que é impedido ou impossível 

de ser contado pela História, possibilitando aos escritores recriar o real através 

dos aparatos da imaginação permitida.  

Muitas coisas eram obscuras no contexto da ditadura, lembra o narrador 

de História do dinheiro e, portanto, os eventos de História do pranto, História do 

cabelo e História do dinheiro não são somente frutos de uma fantasia, mas essas 

imaginações são testemunho do horror e violência vivenciados, os quais 

suscitam a representação do “sangue” derramado pelas vítimas da ditadura. 

Como Alan Pauls conta na última parte da trilogia, “a eleição por maioria absoluta 



 58 

de uma comissão interna mais vermelha que o sangue que logo correrá, a 

ameaça de tomar a fábrica por tempo indeterminado e a morte em circunstâncias 

meio obscuras de uma das figuras-chave do conflito, a única capaz de resolvê-

lo ou de fazê-lo estourar” (Pauls, 2014, p. 15).  

Como se vê no trecho anterior da obra de Pauls, ao inserir trauma e 

memória nas narrativas, a literatura aborda explicitamente a relação entre 

literatura e realidade, na qual o autor serve-se também das experiências 

pessoais para produzir a obra de arte, ou seja, a obra literária. Alan Pauls, por 

exemplo, por meio de sua literatura objetiva converter os acontecimentos da 

ditadura militar argentina da década de setenta em um tipo de elemento 

constitutivo essencial para a compreensão da sua obra, mas também para a 

conservação do que foi aqueles tempos.  

Digo isso porque para Izquierdo (2002, p. 8) a “memória é a aquisição, a 

formação, a conservação e a evocação de informações”, isto é, a literatura 

também tem o potencial de evocar certos eventos que só ela é capaz de 

descrever e imaginar com mais detalhes. A definição de Izquierdo para memória 

conflui com a elaborada pelo historiador Jacques Le Goff (2003), o qual destaca 

que memória é “a propriedade de conservar certas informações, remete-nos em 

primeiro lugar a um conjunto de funções psíquicas, graças às quais o homem 

pode atualizar impressões passadas, ou que ele representa como passadas” (LE 

GOFF, 2003, p. 419). 

Já para o professor Seligmann-Silva (2003, p. 53), a memória, assim como 

a língua, com seus atos falhos e silêncios, não existe sem a resistência. É nessa 

tensão entre memória e esquecimento que a narrativa se constrói: “A memória 

só existe ao lado do esquecimento: pois um complementa e alimenta o outro, um 

é o fundo sobre o qual o outro se inscreve” (SELIGMANN-SILVA, 2003, p. 53). 

Assim, a narrativa é também o meio por onde o escritor busca o "compromisso 

entre o trabalho de memória individual e outro construído pela sociedade” e é 

também o meio por onde o escritor pode imaginar as lacunas deixadas pelos 

registros, documentos e relatos oficiais da História. O que se vê em História do 

pranto, História do cabelo e História do dinheiro é, pois, uma tentativa do escritor 

de expor a ditadura como se estivesse vendo-a por uma fresta de porta de 

madeira, ou como uma porta entreaberta onde só se pode ver fragmentos, cenas 



 59 

recortadas, espaços sem muitos detalhes, dores traumáticas que se repetem na 

história da Argentina. 

 Assim, ao mesmo tempo, diante da (im)possibilidade de escrever o trauma, 

ou diante da repetição da dor, “as palavras revelam-se como moeda gasta e sem 

sentido preciso. Tudo pode ser dito, mas isso não implica que tudo possa ser 

significado, passado através dos signos”. (SELIGMANN-SILVA, 2007, p. 52). 

Entra-se, por conseguinte, no tema da compreensão: falar sobre testemunhar o 

trauma pode ser feito, mas não é garantia que o emissor seja compreendido pelo 

seu receptor, o ouvinte/leitor. Pensando dessa forma, a narrativa estaria 

colaborando na construção da memória coletiva, seja global ou grupal, da qual 

fala Halbwachs (2006). Para ele, a memória coletiva tem como função essencial 

fazer com que as pessoas expressem a sensação de pertencimento a um grupo, 

segmento, instituição. Ela garante um sentimento de identidade ao indivíduo 

calcado não só no campo histórico, mas também das representações e símbolos. 

Portanto, essas narrativas como a de Pauls, provenientes do trauma coletivo, 

são ícones relevantes de manipulação da memória coletiva, pois segundo 

Halbwachs, ela tem um caráter seletivo e de peculiar exclusão.  

No ensaio Experiência e pobreza, Benjamin reforça o pensamento 

pessimista com relação à narrativa, mas acrescenta que a falta de experiência é 

uma “nova espécie de barbárie” (BENJAMIN, 2016, p. 86), o que houve após a 

guerra, diz ele enfaticamente, “era tudo, menos experiência contada e ouvida”. 

Experiência e pobreza é um ensaio de posicionamento crítico do autor no que 

se refere novamente sobre a “pobreza” da experiência e da narração. Nessa 

querela, ele segue no raciocínio da relação experiência e narratividade: 

Não se percebeu devidamente até agora que a relação ingênua entre 

o ouvinte e o  narrador é dominada pelo interesse em conservar o que 

foi narrado. Para o ouvinte imparcial, o importante é assegurar a 

possibilidade da transmissão. A memória é a faculdade épica por 

excelência. Somente uma memória abrangente permite à poesia épica 

apropria-se do curso das coisas, por um lado, e resignar-se, por outro, 

com o desaparecimento dessas coisas, com a violência da morte. 

(BENJAMIN, 2012 p.227) (Grifo nosso) 

 

Como se vê, o filósofo alemão acrescenta o fator da memória como uma 

faculdade superior para narrar, isto é, a faculdade por excelência. Sem ela, 



 60 

insinua Benjamin, as coisas tenderiam a desaparecer da possibilidade de 

reproduzir. O pesquisador americano defende, portanto, que a memória trabalha 

fundamentando-se exatamente nas marcas traumática. Narrar é, como se vê nas 

narrativas paulsianas, um ato de romper com esse trauma obstinadamente 

coletivo, mostrando que a literatura transmite sentidos possíveis a partir da 

compreensão do horror e do mal acontecido na realidade.  

 

1.3 Compreendendo a memória e o trauma nas narrativas de História do 

pranto, História do cabelo e História do dinheiro 

 
Da Filosofia à História, passando pela Sociologia, muitos foram os 

representantes de distintas linhas teóricas que se debruçaram sobre o tema da 

Ditadura, estabelecendo possíveis relações entre a História e a Literatura, ou 

entre esta e a Sociedade, tais como Candido (2006), o qual afirma que “o externo 

(no caso, o social) importa, não como causa, nem como significado, mas como 

elemento que constitui a estrutura, tornando-se, portanto, interno” (CANDIDO, 

2006, p. 13-14). Este conceito é convergente com o de Silviano Santiago (2019) 

e Seligmann-Silva (2003), que atualizam o pensamento de Candido e defendem 

a relação da Literatura com o meio social, confirmando a aporia da mimesis 

desde a arte poética aristotélica. Silviano Santiago, por exemplo, ao comentar a 

obra machadiana, recorre à memória para elaborar o seu pensamento, pois 

segundo ele, o “traço preciso e importante para definir a retórica da 

verossimilhança é o predomínio da imaginação sobre a memória na investigação 

do passado” (SANTIAGO, 2019, p. 40). Por sua vez, Seligmann-Silva (2003, p. 

46) afirma que a literatura tem “de um lado, a necessidade premente de narrar a 

experiência vivida; do outro, a percepção da insuficiência da linguagem diante 

dos fatos (inenarráveis)”. 

Assim, nesta seção, retomo o conceito de redução estrutural, pensado por 

Candido, para explicar como questões de ordem externa (como o esquecimento 

da ditadura, a memória e o trauma) imiscuem-se na obra literária de modo a 

construir uma estrutura narrativa. É que a trilogia de Pauls, História do pranto, 

História do cabelo e História do dinheiro, como já foi dito anteriormente, parte de 

elementos simbólicos da perda e que representam a perspectiva de um 



 61 

protagonista obstinado por questões de perdas e, evidentemente, a memória é 

uma delas.  

Com efeito, é possível ver um caráter representativo da Literatura, além 

de denunciar o real, concedendo uma humanização e reflexão. Sobre isso, 

Auerbach, cuja metodologia de crítica literária contribuiu para as acepções de 

Candido, guia nossa mira para pensar o aspecto mimético por meio da 

representação dessa realidade que recria cenas, tempos, memórias e espaços. 

No último ensaio de Mimesis, dedicado a comentar a obra de Virgínia Woolf, o 

filólogo alemão diz que o surgimento da realidade de dentro da consciência 

rememorante (ou seja, a própria noção de rememoração do cotidiano) 

abandonou há tempos as circunstâncias em que se achava em cada momento 

“em que o real acontecia presentemente, vê e ordena o seu conteúdo de uma 

forma que é totalmente diferente do meramente individual ou subjetivo” 

(AUERBACH, 2015, p. 488). Assim, no curso da análise das obras, tal como 

sugere o pensamento auerbachiano, essa representatividade do espaço é 

determinante para analisá-las, transmutando-se em algo literário, pela 

percepção traumática do(a) escritor (a) contemporâneo, como no caso de Pauls. 

Se inicialmente problematizo a ideia de representação na Literatura 

Contemporânea, é porque interessa imaginar a produção literária brasileira mais 

de cinquenta anos após a Ditadura como obras marcadas por questões sociais 

e por romances que Dalcastagnè (1996, p. 24) identificou como “documentos 

imprescindíveis de um tempo que ainda não nos foi revelado por inteiro, de uma 

história que se tem de continuar fazendo, múltipla e indefinidamente” e que até 

o presente perdura como alvo temático para estimular a memória em sua 

excelência. Em tempos sombrios, nunca fomos tão invocados e representados 

pela Literatura, pois “é à nossa consciência que se dirigem esses narradores 

hesitantes, essas personagens perdidas, aguardando nossa adesão emocional 

ou ao menos estética” (DALCASTAGNÈ, 1996, p. 30) 

Nesse sentido, convém ainda reforçar a ideia de literatura concebida por 

Todorov, o qual nos lembra que a Literatura pode nos auxiliar a compreender o 

mundo, pois ela “não nasce no vazio, mas no centro de um conjunto de discursos 

vivos, compartilhando com eles numerosas características” (TODOROV, 2010, 

p. 22). Dentre esses discursos vivos (como o contexto) dos quais o filósofo 



 62 

búlgaro se refere, pode-se acrescentar, ainda, o surgimento de narrativas dentro 

dos acontecimentos sociais, que estão representados em uma composição 

memorialística. Assim, o fazer literário alcança esse status a partir de 

observações humanas de uma dimensão histórica e sociopolítica, extrapolando 

o mero registro histórico ou elenco de acontecimentos. O olhar panorâmico de 

Pauls comprova que a característica de mimesis dá-se, sobretudo, porque existe 

a verossimilhança, a memória e a proximidade fronteiriça com o real, ou melhor, 

com o trauma da Ditadura na Argentina. 

Portanto, pensar a Ditadura Militar argentina com uma perspectiva da 

Literatura é, além de entender o prisma da representação, voltar ao passado a 

partir dele, não somente para refletir, mas entender as veredas traumáticas que 

ainda se fazem presentes na produção literária contemporânea, pois como 

lembra Compagnon “não há outro caminho em direção ao mundo, outro acesso 

ao referente senão contando histórias (COMPAGNON, 2001, p. 131). 

Antes de Compagnon, Benjamin já traçara considerações acerca do 

narrador, destacando especialmente os aspectos traumáticos daqueles sujeitos 

que vão à guerra e voltam emudecidos, silenciados e pobres em experiências. É 

o mesmo sujeito traumatizado da ditadura que sobrevive ao fundo e retorna mais 

pobre em experiência comunicável (BENJAMIN, 2018, p. 144). É propício 

relacionar esta experiência à boa arte de narrar, sobretudo o trauma, pois relatá-

lo tira do silenciamento o que nele não pode permanecer. 

Diante dessa ferida aberta na América Latina, cabe à Literatura reelaborar 

os traumas causados no passado. Este retorno ao passado justifica-se porque 

temos o que Levi chama de memória falaciosa: “As recordações que jazem em 

nós não estão inscritas na pedra; não só tendem a apagar-se com os anos, mas 

muitas vezes se modificam ou mesmo aumentam, incorporando elementos 

estranhos” (LEVI, 2016, p. 17). Esses elementos estranhos estão na linha do 

fantasioso e do imaginativo, recurso muito utilizado na Literatura para produzir 

elementos como personagens, tempo e espaço. 

Imaginar e criar este espaço parece impossível de ser descrito a não ser 

de outra maneira, senão subjetivamente. Este espaço é um organismo que 

congrega um conjunto de significados históricos, políticos, culturais e estéticos. 

Sendo assim, é possível afirmar que “Ao se apresentar como elemento de 



 63 

resistência, o espaço revela todos esses sentidos que estavam escondidos em 

suas formas, deixando escapar o alto nível de humanidade que repousa no seu 

revestimento de concreto” (PINHEIRO, 2010, p. 99).  

Pode-se, nesse sentido, entender esse elemento de resistência como 

elemento propício para a solidificação do que Candido (2006) denomina de 

“literatura empenhada”, ou seja, aquela que dá voz aos torturados, massacrados 

e perseguidos pelos agentes da Ditadura. Para Seligmann-Silva (2003, p. 53), a 

memória, assim como a língua, com seus atos falhos e silêncios, não existe sem 

essa resistência. É nessa tensão, entre memória e esquecimento, que a narrativa 

se constrói: “A memória só existe ao lado do esquecimento: pois um 

complementa e alimenta o outro, um é o fundo sobre o qual o outro se inscreve” 

(SELIGMANN-SILVA, 2003, p. 53). Tal inscrição da memória, embora seja 

experienciada e vivida de modo individual, se une numa estrutura que transforma 

a história, pois a “memória coletiva é formada por lembranças dos indivíduos”, 

ou seja, de vários grupos dos quais ele faz parte, como pressuposto por 

Halbwachs (2006, p. 41). 

Narrar é, como se vê nas narrativas aqui comentadas, um ato de romper 

com esse silêncio que se propõe a predominar quando, na verdade, não se pode 

calar e, ao mesmo tempo, não se consegue falar. O ato de narrar e falar por 

aqueles que voltaram mudos é, sobretudo, uma atitude ética de justiça, de 

empatia e de representação.  

O trauma, evidentemente, deixa um peso maior na vítima, porque o 

acontecimento traumático tem um efeito maior sobre ela, “mas de maneiras 

diferentes também afeta qualquer um que entre em contato com ela: vitimizador, 

colaborador, testemunha, resistente, aqueles que nasceram a posteriori” 

(LACAPRA, 2009, p. 21), incluindo as gerações pós-Ditadura, como leitores e 

escritores que a representam. Lacapra afirma que “especialmente para as 

vítimas, o trauma produz um lapso ou ruptura na memória que interrompe a 

continuidade com o passado, colocando a identidade em questão ao ponto de 

sacudi-la”57 (LACAPRA, 2009, p. 21; tradução minha), dificultando o processo de 

                                                             
57 No original: “El acontecimiento traumático tiene su mayor y más claramente injustificable efecto sobre 

la víctima, pero de maneras diferentes afecta también a cualquiera que entre en contacto con él: victimario, 

colaboracionista, testigo, resistente, los nacidos a posteriori. Especialmente para las víctimas, el trauma 

produce un lapsus o ruptura en la memoria que interrumpe la continuidad con el pasado, poniendo de este 

modo en cuestión la identidad al punto de llegar a sacudirla” (LACAPRA, 2009, p. 21). 



 64 

narrar o evento caracterizador do trauma. 

Partindo, então, dessa relação que há entre trauma e memória, é possível 

discuti-los dentro do âmbito da literatura de memória, já que a necessidade de 

escrever está relacionada ao mesmo tempo à necessidade de contar, mas 

também ao que esse narrar provoca: a impossibilidade de representar em 

palavras o irrepresentável, uma vez que o trauma recai sobre a aporia da 

representação, da simbolização e do sentido que as palavras carregam ao 

narrar. 

Todo esse aparato teórico-crítico considera cuidadosamente o 

contraponto entre a narrativa e o real e, justamente por isso, deve ser vista com 

cautela. Além dessas pesquisas, cabe, por fim, destacar o esforço de Perrone-

Moisés de comentar e discutir a relevância da literatura produzida por escritores 

que se tornam personagens centrais de ficção, mas colados na realidade. Ela 

nos lembra que “toda e qualquer narrativa, mesmo aquelas que se pretendem 

mais coladas ao real, têm algo de ficcional” (PERRONE-MOISÉS, 2015, p. 208). 

Com isso, nota-se um procedimento comum entre as obras aqui analisadas: 

enfatizar os seus aspectos biográficos e os dos seus antepassados na auréola 

histórica que paira sobre o mundo contemporâneo. 

 

REFERÊNCIAS 

ADORNO, Theodor. Crítica cultural e sociedade. In: ADORNO, Theodor. 

Indústria cultural e sociedade. São Paulo: Paz e Terra, 2002. 

AUERBACH, Erich. Mimesis: a representação da realidade na literatura 

ocidental. São Paulo: Perspectiva, 2015. 

ASSMANN, Aleida. Espaços da recordação: formas e transformações da 

memória cultural, 

Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2011. 

BENJAMIN, Walter. O anjo da história. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2016. 

BENJAMIN, Walter. Linguagem tradução literatura. Belo Horizonte: Autêntica, 

2018. 

BOSI, Alfredo. Literatura e resistência. São Paulo: Companhia das Letras, 

2002. 



 65 

CANDIDO, Antonio. Formação da Literatura Brasileira. 7. ed. Belo Horizonte: 

Itatiaia, 1993. 

CANDIDO, Antonio. Literatura e sociedade. Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 

2006. 

CANDIDO, Antonio. Dialética da malandragem. In: CANDIDO, Antonio. O 

discurso e a cidade. São Paulo: Duas Cidades, 1993b, p. 19-54. 

COMPAGNON, Antoine. O demônio da teoria: literatura e senso comum. Belo 

Horizonte: Ed. da UFMG, 2001. 

COUTINHO, Eduardo F.; CARVALHAL, Tania Franco. Literatura Comparada: 

textos fundadores. 2. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2011. 

DALCASTAGNÈ, Regina. O espaço da dor. Brasília: Editora UNB, 1996. 

FIGUEIREDO, Eurídice. A literatura como arquivo da ditadura brasileira. Rio de 

Janeiro: 7 Letras, 2017. 

FREUD, Sigmund. Obras completas volume 13: Conferências introdutórias à 

Psicanálise (1916-1917). São Paulo: Companhia das Letras, 2014. 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. Lembrar, escrever, esquecer. São Paulo: Editora 

34, 2009. 

GINZBURG, Jaime. Literatura, violência e melancolia. Campinas: Autores 

associados, 2013. 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2006. 

KAFKA, Franz. Narrativas do espólio. São Paulo: Companhia das Letras, 2002 

LACAPRA, Dominick. Historia y memoria después de Auschwitz. Buenos Aires: 

Prometeo Libros, 2009. 

LEVI, Primo. Os afogados e os sobreviventes. São Paulo: Paz e Terra, 2016.  

PAULS, Alan. História do pranto. São Paulo: Cosac & Naify, 2007. 

PAULS, Alan. História do cabelo. São Paulo: Cosac & Naify, 2011. 

PAULS, Alan. História do dinheiro. São Paulo: Cosac & Naify, 2014. 

PINHEIRO, André. O espaço como resistência na poesia de Zila Mamede. 

Imburana, Natal, v. 1, n. 2, p. 87-100, dez. 2010. Disponível em: 

https://periodicos.ufrn.br/imburana/article/view/853. Acesso em: 22 out. 2023. 

POLLAK, M. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, Rio de 

Janeiro, v. 2, n. 3, p. 3-15, 1989. 

https://periodicos.ufrn.br/imburana/article/view/853


 66 

POLLAK, Michael. Memória e identidade social. Estudos Históricos, Rio de 

Janeiro, v. 5, n. 10, 1992. 

SAFATLE, Vladimir.; TELES, Edson (org.). O que resta da ditadura. São Paulo: 

Boitempo, 2010. 

SANTIAGO, Silviano. Uma literatura nos trópicos. Recife: CEPE, 2019. 

SARLO, Beatriz. Tempo passado: cultura da memória e guinada subjetiva. São 

Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: UFMG, 2007. 

SELIGMANN-SILVA, Márcio (org.). História, memória, literatura: o testemunho 

na Era das Catástrofes. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2003. 

TODOROV, Tzvetan. A literatura em perigo. 3. ed. Rio de Janeiro: DIFEL, 

2010. 

 

  



 67 

CAPÍTULO 05 
O GÊNERO POLICIAL E OS VIESES DA VIOLÊNCIA 

EM A GRANDE ARTE, DE RUBEM FONSECA 
 

 
 

 Irleny Lopes da Costa1 

 
1 Graduada em Letras Português – com habilitação em Literatura pela Universidade Federal do 

Piauí – UFPI. 

 

RESUMO:  
Este artigo inicia com uma consideração sobre a origem do gênero policial, 
atribuindo sua criação a Edgar Allan Poe no século XIX com "Os crimes da Rua 
Morgue" (1841). Poe é reconhecido como o pai do gênero por desenvolver sua 
forma, métodos e processos psicológicos distintivos. Embora Poe tenha 
concebido o gênero com uma abordagem mais intelectual e fantástica, há 
debates sobre a existência dos gêneros literários, com alguns argumentando que 
são generalistas e inúteis. Teóricos como Todorov, Borges, Lukács e Bakhtin 
são evocados para aprofundar essa discussão. Lukács, em "A teoria do 
romance", explora as classificações dos gêneros, enquanto Bakhtin destaca a 
heterogeneidade dos gêneros discursivos e sua relação com as atividades 
humanas. No contexto do romance policial, Bakhtin destaca a importância do 
domínio de sentido dentro do gênero. O romance policial clássico é visto como 
um texto figurativo que tenta simular o mundo real, centrando-se em temas como 
assassinato, detetives e investigação. A pesquisa proposta neste artigo visa 
analisar a obra "A Grande Arte" de Rubem Fonseca, contextualizando-a dentro 
da teoria dos gêneros, especialmente considerando a relevância do romance 
policial como um gênero digno de estudo mais aprofundado. Isso envolverá uma 
revisão sobre o gênero policial e sua representatividade no Brasil, seguido pela 
análise do romance em questão. 
Palavras-chave: Rubem Fonseca; Gênero Policial; Teoria dos Gêneros; Análise 
Literária. 

 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

O gênero policial foi inventado por Edgar Allan Poe, no século XIX, com 

Os crimes da Rua Morgue (1841), publicado em folhetins. Poe é considerado o 

pai do gênero por criar a forma, os métodos e os processos psicológicos que o 

caracterizam. São narrativas, em essência, que tratam de crimes, da 

investigação de tal delito e da descoberta do criminoso (passo em que se centra 

a curiosidade do leitor aficionado em tal gênero).  



 68 

No entanto, a intenção de Poe não era que esse tipo de narrativa fosse 

um gênero realista, ao contrário “queria que fosse um gênero intelectual, um 

gênero fantástico – se vocês assim preferirem – mas, um gênero fantástico da 

inteligência, não apenas da imaginação; de ambas as coisas, naturalmente, mas, 

sobretudo, da inteligência” (BORGES, 2001, p. 225). 

Com essa invenção de Poe, levanta-se a discussão se existem ou não 

gêneros literários. Todorov (2011) aponta a tendência romântica e pós-romântica 

de rejeitar os gêneros sob o argumento de que são generalistas e inúteis: obras 

genuínas inventam sua própria forma, apenas as obras medíocres satisfazem as 

normas prejudicadas pela diversidade de gêneros literários. Antecipando as 

reflexões da estética da recepção, Borges (2001, p. 220) afirma que os gêneros 

literários dependem, talvez, menos dos textos que do modo como estes são 

lidos. O fato estético requer a conjunção do leitor com o texto, para só então 

existir”. O gênero policial, neste sentido, seguindo as intuições do escritor 

argentino, contém índices que o leitor, uma vez acatando-os, trilha uma leitura 

marcada pelo ensejo de se embrenhar pelos indícios – pistas e falsas pistas – 

disseminadas pelo narrador ao longo da obra, com o fim de desvendar o mistério 

de um ou vários assassinatos. 

Pode-se, sem dúvida, questionar o caráter generalista da classificação 

das obras em gêneros literários; no entanto, negar que os textos contêm pistas 

e indícios que pressupõem estratégias específicas de leitura, fato que permite 

agrupá-las numa classificação determinada, parece incongruente. Nessa mesma 

perspectiva, Boileau e Narcejac (1991, p.7-8) ressaltam que “o romance policial 

é precisamente um gênero literário, e um gênero cujos traços são tão fortemente 

marcados que não evoluiu, desde Edgar Poe, mas simplesmente desenvolveu 

as virtualidades que trazia em sua natureza”. 

Ao considerar a assertiva de Borges e para melhor apreensão da 

discussão de gêneros, esta pesquisa busca elucidações teóricas no que 

concerne a essa questão. Para isso, recorre-se aos estudos de teóricos como 

Lukács e Bakhtin. 

Em A teoria do romance, Lukács (2000) discute sobre as classificações 

dos gêneros. O teórico aborda desde o épico, quando o homem grego vivia no 



 69 

equilíbrio de uma estrutura fechada; a epopeia, onde o homem sai em busca de 

aventuras, portanto, desconhece o real perigo da descoberta; e a tragédia, e 

paradigma de um ser extremamente solitário, que se debate contra a 

inexorabilidade do destino. 

Com a supressão desse equilíbrio homem-mundo, surge o gênero 

romance, que se compõe de uma fusão paradoxal de fatores heterogêneos e 

descontínuos, tendo sua coerência atingida pela forma que, diferente de outros 

gêneros, está sempre em processo.  

Uma totalidade simplesmente aceita não é mais dada às formas: ei 
porque elas têm ou de estreitar e valorizar aquilo que configuram, a 
ponto de poder sustentá-lo, ou são compelidas a demonstrar 
polemicamente a impossibilidade de realizar seu objeto necessário e a 
nulidade intrínseca do único objeto possível, introduzindo assim no 
mundo das formas a fragmentariedade da estrutura do mundo 
(LUKÁCS, 2000, p. 36). 

 

No romance, o homem rompe com a harmonia do universo fechado; 

percebe-se, então, a ruptura do sujeito com o mundo, que almeja uma totalidade 

em um ambiente despedaçado. Não obstante, uma expressão de quebra da 

unidade, que Lukács denomina epopeia moderna; o herói se ajusta à sociedade, 

numa tentativa de superação das formas sociais de vida. 

Já no viés proposto por Bakhtin, quanto aos gêneros discursivos, ressalta 

que estes são heterogêneos e “demasiadamente abstratos e vazios” (BAKHTIN, 

2010, p.266). Classifica-os em: primários, são os mais simples; e secundários, 

os mais complexos (dramas, pesquisas científicas, romances). Volta sua 

atenção ao processo de produção dos gêneros discursivos, considerando a 

relação intrínseca entre a utilização da linguagem e as atividades humanas.  

Para o teórico, o que deve ser ponderado é o domínio de sentido que o 

texto emprega no gênero ao qual pertence. No nível discursivo, o romance 

policial clássico é um texto figurativo, que tenta simular o mundo real. Nesses 

romances estão as figuras do assassinato, do criminoso, do detetive, da 

investigação, do cadáver, que retomam o tema do crime.  

Com isso, a proposta dessa pesquisa é analisar a obra A Grande Arte de 

Rubem Fonseca, contextualizando-a com a teoria dos gêneros, por considerar a 



 70 

relevância do romance policial como um gênero ainda a ser mais estudado. Por 

conseguinte, será feito um levantamento genérico sobre o gênero policial e sua 

representatividade no Brasil, e, por fim, a análise do romance objeto dessa 

pesquisa.  

 

VISÃO GENÉRICA DO GÊNERO POLICIAL 

Sabe-se que o gênero policial surgiu com Poe, ainda no século XIX. Sua 

proposta era direcionada para a tradição clássica do gênero, onde um mistério é 

desvendado por uma operação intelectual, ou seja, uma obra da inteligência. 

Influenciado pelo pensamento positivista no raciocínio e na lógica, sobretudo, no 

que concerne a revelar o enigma pelo método analítico. 

As faculdades do espírito, denominadas “analíticas”, são, em si 
mesmas, bem pouco suscetíveis de análise. Apreciá-las somente em 
seus efeitos. O que delas sabemos, entre outras coisas, é que são 
sempre, para quem as possui em grau extraordinário, fonte do mais 
intenso prazer. Da mesma forma que o homem forte se rejubila com 
suas aptidões físicas, deleitando-se com os exercícios que põem em 
atividade seus músculos, exulta o analista com essa atividade 
espiritual, cuja função é destrinçar enredos. Acha prazer até mesmo 
nas circunstâncias mais triviais, desde que ponha em jogo seu talento. 
Adora os enigmas, as adivinhas, os hieróglifos, exibindo nas soluções 
de todos eles um poder de acuidade, que, para o vulgo, toma o aspecto 
de coisa sobrenatural (POE, 1981, p. 50). 

 

Poe tem uma abordagem mais metafísica. Defende a supremacia da 

racionalidade sobre a inspiração. Para o escritor, toda a narrativa deve ser bem 

encadeada, de modo que a princípio já seja arquitetada; o desfecho deve 

surpreender o leitor. Sendo assim, a reflexão deve sobrepor à ação.  

Já outros estudiosos, como Todorov (2011), se propuseram a analisar 

esse gênero por diversas vertentes. Em seu ensaio Tipologia do Romance 

Policial, ressalta que a noção gênero passou a ser visto pelo viés crítico na 

modernidade, devido a seu uso abusivo na tradição da literatura clássica. 

Borges (2001, p. 230), entretanto, defende que nesse momento tão 

caótico da literatura, tem-se no gênero policial algo que mantém as virtudes 

clássicas. “Pois não há como entender um conto policial sem princípio, sem meio 

e sem fim”. Além disso, ressalta que a origem intelectual da narrativa policial tem 



 71 

sido deixada à margem, e que os autores têm optado por narrativas mais 

realistas e violentas, o que não era a proposta do criador do gênero. Esta forma 

narrativa deveria ser baseada em algo fictício, ou seja, o crime seria desvendado 

por raciocínios abstratos, e não em delações ou descuidos dos criminosos. 

Muitos autores se aventuraram nesse tipo de narrativa. Alguns, no 

entanto, abandonaram a tradição clássica do estilo, como é o caso de Rubem 

Fonseca. Seus romances policiais não seguem a linha de um enigma a ser 

revelado por atributos do intelecto, antes recorre ao método dedutivo. O autor 

propõe uma desconstrução dessa narrativa ao abordar as questões sociais da 

época. Suas obras soam como paródia do gênero, uma vez que os crimes atuam 

apenas como um disfarce de suas críticas a uma sociedade opressora do 

indivíduo. 

Porém, essas alterações na forma mudam apenas o objeto mantendo a 

construção de sentido proposto pelo gênero. Como observa Lukács:  

Pode ocorrer que a mudança afeta apenas o objeto e as condições de 
sua configuração, mantendo intacta a relação íntima da forma com a 
sua legitimação transcendental da existência; surgem então mera 
alterações formais que, embora divirjam em cada detalhe técnico, não 
ferem o princípio último da configuração. Mas é possível que a 
mudança se dê justamente no principium stilisatinonis do gênero, que 
tudo determina, e assim torne necessário que à mesma intenção 
artística – condicionada de modo histórico filosófico – correspondam 
formas de artes diversas (LUKÁCS, 2000, p 36-37). 

 

O teórico reforça que não há nenhuma mudança de mentalidade, e sim 

que essa se orienta para um novo objetivo. Assim, dessas modificações dos 

parâmetros do romance de enigma surgem novas variações do gênero, como é 

o caso do romance policial noir, também conhecido por romance negro, que se 

caracteriza por apresentar histórias que misturam terror, mistério e elementos 

policiais, nas quais detetives e investigações vão além dos conhecimentos de 

investigação criminal. É uma literatura policial pós-guerra, e tem como 

fundadores Raymond Chandler e Dashiel Hammett. Há ainda outras variantes, 

como o romance processual, de espionagem e suspense (PATREZI, 2009). 

As narrativas noir diferem-se dos tradicionais romances de enigma, 

caracterizados por se passarem no tempo do passado, representados pela forma 

memorialista (observa-se pelo emprego dos verbos no passado); àquelas 



 72 

seguem o correr dos fatos, as investigações se dão ao mesmo tempo em que as 

ações, portanto, são marcadas pelo tempo do presente. 

No contexto do Brasil, o romance policial também ganhou seu espaço de 

destaque, e muitos nomes como Luís Fernando Veríssimo, Paulo de Medeiros e 

Albuquerque, Alberto Mussa, Marçal Aquino, Jô Soares, Flávio Carneiro, Felipe 

Pena, Nelson Motta, Tony Bellotto, Mário Prata, Luiz Alfredo Garcia-Roza, 

Raphael Montes, Vera Carvalho Assumpção, Olívia Maia, Luiz Eduardo Matta, 

Roger Franchinni, Luis Biajoni e Tailor Diniz trabalham com esse estilo. 

No entanto, apesar de já ser um gênero consolidado, na linha tênue da 

fronteira, ainda existente, entre “alta cultura” e “cultura de massa”, esse tipo de 

narrativa é classificada como sendo pertencente a essa última. Sendo a cultura 

de massa aqui entendida pelo conceito de Lima (2000), que são as produções 

culturais voltadas às sociedades de consumo.  

No que concerne à produção policial, essa atribuição se deve ao seu 

contexto introdutório, visto que eram publicações em folhetins, que faziam parte 

da cultura popular. Até mesmo o acontecimento central das histórias, o crime, 

em alguns países da Europa era algo que despertava a curiosidade, pois era 

comum à cultura na época. 

Embora exista um preconceito no tocante à recepção do gênero, não se 

pode negar que já atingiu sua relativa autonomia, isso se deve ao grande 

consumo do público leitor. Esse crescimento é que dá ênfase a questão entre 

cultura erudita e cultura de massa, assim incitando as relações de crítica e 

mercado, cânone e margens. A maturidade dessa narrativa é percebida ao incluir 

em seu processo de construção as possibilidades de investigação da própria 

sociedade por meio dos enredos e das personagens. Esse tipo de romance é, 

portanto, uma crítica às sociedades dos grandes centros urbanos (VIEGAS; 

PONTES JR.; MARQUES, 2016). 

Nessa perspectiva, o viés desse gênero se propõe a pensar a violência. 

Não obstante, seus objetos são os crimes, assassinatos, corrupção, estupro, 

tráfico, mistérios que intimidam a população. Geralmente, são narrativas onde o 

personagem central é também narrador, e que tem como função desvelar um 

enigma.  



 73 

Esses personagens se centram nas relações dicotômicas bem x mal, 

herói x vilão, mistério x solução. São narrativas que apresentam um discurso 

heterogêneo. De acordo com Bakhtin (2010, p. 42), percebe-se uma pluralidade 

de discursos, ou seja, “a comunhão de cada enunciado com um ‘língua única’ 

[...] e, ao mesmo tempo, com o heterodiscurso social e histórico (forças 

centrífugas, estratificadoras)”. 

 

ANÁLISE DO ROMANCE A GRANDE ARTE 

 

O tema policial é um dos mais abordados por Rubem Fonseca, que 

acabou inaugurando uma corrente literária denominada brutalista58, na década 

de 70. Isso porque em suas obras são correntes os temas como violência, 

erotismo, crimes, corrupção. Atribui-se essa propriedade de abordar esses 

assuntos à sua experiência profissional como advogado, comissário de polícia e 

por ter aprendido sobre medicina legal. 

Por isso a preferência por personagens que são detetives, advogados, 

policiais, escritores. Suas narrativas são marcadas por personagens narradores, 

como é o caso de Mandrake, no romance A Grande Arte, publicado inicialmente 

nos anos 80. É uma narrativa que trata de uma série de crimes que despertam 

a atenção do criminalista Mandrake na tentativa de solucioná-los.  

O mistério começa a partir do assassinato de uma mulher, cometido por 

um assassino frio que marca suas vítimas com a letra “P”. Depois disso, um 

homem chamado Mitry procura o escritório de advocacia dos sócios Mandrake 

e Wexler, pedindo ajuda para recuperar uma pasta que havia ficado no local do 

crime. Os magistrados, então, entram em contato com a polícia para terem 

acesso às informações das investigações e recuperarem o pertence do seu 

cliente, quando são informados de outro assassinato, e a partir daí começa uma 

                                                             
58 Corrente literária batizada por Alfredo Bosi (1975), em O conto brasileiro contemporâneo. O 

teórico se refere a essa corrente analisando as obras policiais de Fonseca, por considerá-las 
diferentes dos romances policias tradicionais. Bosi ressalta que o autor brasileiro constrói suas 
narrativas atribuindo aos seus heróis (detetives) características mais comuns como as dos 
demais personagens. Difere-se, portanto, dos detetives tradicionais que recorrem ao método da 
investigação pela inteligência. Os heróis de Fonseca têm defeitos, comportamento sombrio, são 
suscetíveis a erros. Suas obras têm um tom mais realista da violência, por isso, denomina-se 
como brutalista. 
 



 74 

sucessão de crimes, que envolvem a empresa Aquiles, um conglomerado de 

banco, financeira, agência de corrupção e entreposto de contrabando do tráfico 

de entorpecentes e prostituição.  

[...] Pó e putaria, esse é o negócio deles, uma cooperativa que chamam 
Escritório Central, integrada por operadores autônomos que não se 
conhecem uns aos outros e papeloteiros bissextos que só manjam o 
consumidor no fim da linha e que se forem apanhados não saberão de 
nada, pois não sabem mesmo (FONSECA, 1990, p. 109). 

 

Fonseca se interessa por, além de desvendar o enigma em torno dos 

crimes, registrar o cotidiano desprezível das grandes cidades, como desnudar 

os dramas humanos desencadeados pelas ações transgressoras da ordem. O 

crime atua como um disfarce do mistério que envolve as atrocidades da 

sociedade a ser revelado; a morte não é o ponto alto da narrativa, como afirma 

Boileau e Narcejac (1991, p. 11) “morte não é nada. O assassinato não é nada. 

O que transtorna é a selvageria do crime, porque ela parece inexplicável”. 

Rafael curvou-se sobre o corpo de Mitry, afastando cuidadosamente 
os adereços metálicos que cobriam seu mamilo esquerdo. Empunhou 
a faca firmemente, a cerca de cinquenta centímetros do pequeno alvo 
que havia escolhido, os músculos do antebraço tensos e os bíceps 
relaxados. Nunca tivera uma oportunidade como aquela de poder 
executar um golpe tão limpo e fulminante. Baixou a faca com força e 
velocidade, fazendo a lâmina penetrar até o cabo no peito de Mitry. O 
ruído da faca rompendo a carne e a curta e branda expiração de Mitry 
ficaram no ar alguns segundos. Apoiando a mão esquerda no peito do 
homem, Rafael retirou a faca, com dificuldade, devido à sucção 
torácica. Foi ao banheiro, lavou a lâmina. Tirou a roupa e os sapatos. 
Inteiramente nu, voltou ao quarto [...]  

Ia cortar a garganta das duas moças. Mas antes contemplou-as a 
dormir. [...] Rafael subiu na cama e, sentando-se sobre as pernas das 
moças, começou a cortar-lhes os pescoços em rápidos golpes 
horizontais. As garotas tremeram convulsivamente e gorgolejaram por 
alguns instantes, enquanto o sangue jorrava dos cortes fundos das 
suas gargantas sobre os travesseiros e os lençóis de cetim rosa 
(FONSECA, 1990, p. 140). 

   

Nesse contexto, percebe-se nas personagens dos romances e contos de 

Rubem Fonseca certo amoralismo. Em nenhum instante, seus personagens são 

tomados pelo sentimento de remorso ou culpa. Observa-se a perversidade e a 

frieza nos seus atos, seja nos indivíduos dos estratos superiores ou das esferas 

mais populares.  



 75 

Além da violência urbana, o romancista também apresenta outras 

nuances em seus temas mais complexos, como a solidão dos indivíduos nas 

grandes metrópoles. Grande parte de seus protagonistas vive de forma oprimida, 

aturdida pela sensação de isolamento e de vazio na alma; nesse sentido, 

observa-se a violência do indivíduo contra si, contra os outros por sua condição 

e de outros contra esse indivíduo solitário. Constata-se essas características em 

personagens de A Grande Arte (1990), O cobrador (1979), A coleira do cão 

(1965), Agosto (1990), E do meio do mundo prostituto só amores guardei ao meu 

charuto (1997). 

 Em A Grande Arte quase todas as personagens coadunam dessa 

violência contra si, ou os outros. Mandrake é um mulherengo, que não quer ter 

relacionamentos fixos por razões que se desconhece, talvez por não conseguir 

ser fiel a ninguém, nem mesmo a ele. Mas, no momento em que se dá conta de 

que todas as suas amantes o deixaram, sente-se atordoado diante dessa 

situação. 

“Que cara é essa?”, ela perguntou, passando a mão no meu rosto.  
“Estou fedendo a sardinha.” 
“Eu gosto desse cheiro.” 
“Gosta mesmo?” 
“Mentira. Vai tomar um banho.” 
Quando eu estava debaixo do chuveiro Bebel entrou no banheiro. “Eu 
jurei para elas que dava o recado e ia embora. Que não me 
exporia...” 
Fiquei calado dentro do box ensaboando o corpo. Me deu vontade de 
cantar Tomei um ita no norte (coisa mais estranha), mas contive-me. 
Foi então que ela disse: “Ada foi viajar com Wexler.” 
As férias do meu sócio. A waycher mentsch diment... 
Eu nada disse. Caiu sabão nos meus olhos, que começaram a arder. 
Vi, pelo vidro translúcido do box, que Bebel saía do banheiro. Corri e 
tranquei a porta. Sentei no vaso sanitário e fiquei ali. Fiquei ali. 
Quando saí, Bebel havia ido embora. Acendi um Panatela escuro, 
curto, e deitei na cama, envolto na toalha. Elizabeth veio e deitou 
sobre meu púbis. Ela não gostava muito de cheiro de charuto. Ou 
talvez gostasse. De toalha molhada certamente não gostava. Mas 
deixou-se ficar, de vez em quando piscando, com sono. 
“Pois é”, eu disse. (FONSECA, 1990, p. 211) 

Outra forma de violência presente em suas obras é a que o autor exerce 

contra o leitor. Essa se manifesta pela linguagem, que reflete uma violência 

discursiva, tanto por meio de expedientes formais (estilo seco e entrecortado, 

frases curtas), como pelos recursos de conteúdo em situações limite que envolve 

as personagens. Há uma desmistificação da linguagem, essa linguagem violenta 



 76 

é percebida pelos cortes grotescos, onde o leitor é surpreendido por um 

rompimento de uma sequência lógica da narrativa.  

Observa-se essa quebra em algumas partes do livro, por exemplo, na 

parte 9 da narrativa, que trata da busca de Mandrake por Fuentes, membro da 

Organização Aquiles e o suspeito de ter lhe esfaqueado e estuprado Ada, sua 

namorada; no final dessa parte, o advogado se envolve com Mercedes (agente 

policial disfarçada) para obter informações sobre o boliviano. E o início da parte 

10, já começa outro momento da narrativa, que irá mostrar os motivos que levou 

Fuentes a entrar no crime. 

“Voltando ao boliviano... Ele faz o quê?” 

“Não sei”. O rosto de Mercedes parecia uma efígie numa moeda de 
ouro, iluminado pela luz dourada do entardecer. Ah, as mulheres. 
Camilo Fuentes acreditava firmemente que, para sobreviver ao mundo 
hostil em que vivia, era preciso estar preparado para matar. Seu pai 
fora morto na fronteira porque vacilara ao enfrentar seu assassino. 
Camilo tinha sete anos quando isso aconteceu, mas seu tio Miguel lhe 
contara tudo: o homem que matara seu pai era brasileiro, como eram 
brasileiros os usurpadores de larga parte do território boliviano, um 
território tão grande que se transformara num dos estados da 
República Brasil, o vizinho imperialista que, com a conivência de 
governantes bolivianos corruptos, há séculos roubava as riquezas 
naturais do seu país. Camilo, na infância e na adolescência, sofrera a 
arrogância dos seus vizinhos ricos do outro lado da fronteira, aos quais 
prestava pequenos serviços humilhantes em troca de pagamento 
miserável. Por esse motivo e outros mais obscuros, odiava os 
brasileiros (FONSECA, 1990, p 75-76). 

Na obra A Grande Arte, em alguns momentos da narrativa, o autor quebra 

os diálogos ou as ações e começa uma outra parte da história. Este recurso da 

linguagem fragmentada violenta a atuação do leitor diante da narrativa, por ser 

um estilo que prende a atenção do leitor, pois esse passa a ser também um 

detetive que busca descobrir o mistério.  

Há, também, a presença de várias vozes na narrativa, o que provoca em 

alguns períodos dificuldade de identificar de quem são os discursos. A 

heterogeneidade do discurso é uma característica do romance policial. 

Eu te amo — escrevi na palma da mão e mostrei para ela. “Vamos 
embora para casa que eu quero te abraçar.” 
“Só depois de comermos o cabrito. Estou morrendo de fome.” 
Quando chegamos ao apartamento vi que a porta estava arrombada 
[...] 



 77 

[...] Fiquei imóvel, em dúvida sobre o que devia fazer. Automaticamente 
fui até a mesinha e tirei o telefone do gancho. 
“Larga essa merda!” 
Eram dois sujeitos, de blusão. Um alto, muito forte, de rosto liso. O 
outro, de barba ruiva, tinha uma verruga no nariz e uma Browning 
quarenta e cinco na mão. Foi esse quem falou. 
“Quieto.” 
Procurei Elizabeth. 
“Onde está o filme?” 
O grande amarrou minhas mãos atrás das costas, enquanto o outro me 
apontava a arma. 
“Onde está o filme?” O barbudo colocou a pistola na cintura e uma faca 
apareceu na sua mão. 
“Filme?”, perguntei olhando para Ada. Ela estava muito pálida, 
paralisada. 
O grandão deu um chute na minha canela. É uma das piores dores que 
existe, mas passa logo. 
“O videocassete”, disse ele com voz calma. 
O ruivo barbudo estava irritado. “Cassete, filme, onde é que está? Diz 
logo.” 
Senti o hálito azedo, nervoso, dele. 
“Aqui não tem cassete nenhum. Vocês não revistaram a casa?” 
O grandão me deu outro chute. 
“Seu puto”, eu disse. (FONSECA, 1990, p. 56) 

O autor constrói sua concepção do objeto à medida que imprime 

criticamente o discurso, ora se aproximando, ora se afastando dos ideais do 

outro. Isso se dá a partir de sua visão social de mundo. Sobretudo, quando se 

observa as vozes distintas, enunciadas pelos personagens que povoam o 

romance, nota-se que não são emitidas seguindo a uma visão relativista, o que 

impede a interação e o conflito entre elas. 

Nesse sentido, a linguagem empregada no gênero policial, tal como 

Fonseca o pratica, adquire, muitas vezes, uma significação social em meio aos 

conflitos travados entre os homens. Bakhtin (2010, p.88-9) ressalta que “ao se 

constituir na atmosfera do "já-dito", o discurso é orientado ao mesmo tempo para 

o discurso-resposta que ainda não foi dito, discurso, porém, que foi solicitado a 

surgir e que já era esperado. Assim é todo diálogo vivo”. 

Outra característica presente no romance policial é a relação mocinho e 

bandido, que é uma constante nos romances de Fonseca. Entretanto, não é 

possível identificar com precisão quem é mocinho e bandido, visto que há ampla 

transitividade entre ambos, o que pode levar o leitor a supor que Wexler seja o 

criminoso em A Grande Arte, ou até mesmo o próprio Mandrake, como o policial 



 78 

Raul chega a indagar: “Pode ter sido qualquer pessoa. Pode ter sido você, 

Mandrake” (FONSECA, 1983: 296). 

Como na maioria dos romances policiais, o detetive desvenda o mistério 

que cerca a narrativa. Mandrake soluciona os segredos dessa trama, porém, não 

revela ao leitor o conteúdo da fita cassete, que estava na pasta, elemento que 

causa todo o mistério e se torna o motim dos demais crimes. Portanto, “o 

processo de ‘desvendamento’ dos crimes se confunde com o próprio fazer 

literário, porque a explicação final é produto do diálogo entre diversos textos, não 

só coletados, mas interpretados e criados pelo narrador/autor” (FIGUEIREDO, 

2003, p. 47). 

Sobretudo, o desfecho dessa história se dá a partir da interpretação do 

personagem-narrador – não do autor como se espera. Nesse sentido, Fanini 

(1991, p. 171) adverte que “a relação dialógica entre discurso citado e discurso 

citante permite, principalmente ao narrador, orientar-se criticamente em relação 

à fala do outro, revelando-lhe a limitação, a insuficiência e/ou a pertinência em 

relação ao alcance e a compreensão do objeto”. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O panorama do romance policial é vasto e repleto de variações e temas. 

É evidente que esse gênero vem se destacando entre os críticos e teóricos 

literários, apesar do preconceito ainda latente diante a chamada cultura de 

massa, por ser vista como menor. Mesmo os autores investindo em personagens 

intrigantes e empáticas, na intenção de entreter o leitor, não se pode negar a 

qualidade e originalidade dos enredos. 

Sobretudo, quando se entende o romance policial como um problema, e 

que, portanto, precisa ser solucionado, visto que sua trama envolve um enigma 

sobre um crime, sendo este fator um drama social da nossa sociedade. Cabe ao 

personagem central, que pode ser o próprio narrador, tentar desvendá-lo. Sendo 

assim, a narrativa gira no entorno das personagens do detetive, da vítima e do 

assassino.  



 79 

No âmbito nacional, grandes escritores produziram obras significativas 

sobre o gênero policial. Fonseca, por sua vez, lançou uma ficção pautada no 

tema da violência. Grande parte de suas obras apresenta a luta armada e o ódio 

mútuo de classes como forma de solução, versa sobre os problemas sociais e 

psicológicos gerados nas grandes concentrações urbanas, como também 

aborda de maneira explícita a sexualidade, que costuma chocar o moralismo 

tradicional. Por isso, é considerado pela crítica como um dos grandes 

renovadores da moderna ficção urbana brasileira. 

Temos, então, uma narrativa policial antagônica, que mostra o reflexo do 

cotidiano urbano brasileiro numa atmosfera de crimes, suspense, subversões, 

revelações e adultérios, que nem sempre dialogam com as leis divinas ou 

preceitos éticos. O pano de fundo das narrativas policiais de Fonseca 

desentranha a violência intrínseca nas relações só aparentemente cordiais que 

permeiam as trocas sociais entre diferentes classes no Brasil. 

Essa pesquisa teve como interesse despertar atenção dos leitores sobre 

esse gênero, que aborda assuntos que se classificam desde realistas a 

brutalistas. Mas, principalmente, são narrativas que têm grande valor literário por 

sua ousadia em tratar de questões que desnudam a sociedade nas mais 

variadas instâncias. Não há como contrapor o valor do romance policial, como 

afirma Borges (2001, p. 230): “Eu diria, em defesa do romance policial, que ele 

não precisa de defesa; lido, agora, com certo desdém, está, contudo, salvando 

a ordem em uma época de desordem. Esta é uma prova de que devemos ser-

lhes gratos e de que tem méritos”. 

REFERÊNCIAS 

BAKHTIN, Mikhail. Os gêneros do discurso. In: ______. Estética da criação 
verbal. Tradução de Paulo Bezerra. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

BOILEAU, Pierre; NARCEJAC, Thomas. O romance policial. São Paulo: Ática, 
1991. 

BORGES, Jorge Luis. Obras completas IV. São Paulo: Globo, 2001. 

BOSI, Alfredo. O conto brasileiro contemporâneo. São Paulo: Cultrix, 1975. 



 80 

FANINI, Angela Maria Rubel. O amor e a violência em A grande arte: uma 
abordagem estético-sociológica. 1991. 177 f. Dissertação (Mestrado). UFPR. 
Paraná. 1991.  

FIGUEIREDO, Vera Lúcia Follain de. Os crimes do texto: Rubem Fonseca e a 
ficção contemporânea. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2003. 

FONSECA, Rubem. A grande arte. São Paulo: Companhia das letras, 1990. 

LIMA, Luiz Costa. Teoria da cultura de Massa. 5. ed. São Paulo: Ed. Paz e 
Terra, 2000. 

LUKÁCS, Georg. A teoria do romance. Um ensaio histórico-filosófico sobre as 
formas da grande épica. São Paulo: Duas Cidades-Ed.34, 2000. 

PATREZI, Tássia Bellomi. Na trilha da narrativa policial brasileira: Luiz Lopes 
Coelho e Rubem Fonseca. 2009. 122 f. Dissertação (Mestrado). UNESP, São Paulo. 

2009. 

POE, Edgar Allan. Ficção completa, poesia e ensaio. Tradução e organização: 
Oscar Mendes. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1981. 

TODOROV, Tzvetan. As estruturas narrativas. São Paulo: Perspectiva, 2011. 

VIEGAS, Ana Cristina Coutinho; PONTES JR, Geraldo; MARQUES, Jorge Luiz 
(Orgs.). Configurações da Narrativa Policial. Rio de Janeiro: Dialogarts 
Publicações, 2016. 

 

  



 81 

CAPÍTULO 06 
TENDÊNCIAS E DESAFIOS: UMA EXPLORAÇÃO DA 

IMAGOLOGIA NA LITERATURA COMPARADA 
 

 
 
 

Victória Araújo dos Santos1 

 

1 Graduando em Licenciatura em Letras Inglês, da Universidade Estadual do Piauí, campus 

Parnaíba. 

 
RESUMO: 
A pluralidade de plataformas de streaming possibilitam a exposição de relatos e 
vivências reais ou fictícios que ensejam não somente passatempo, mas 
fornecem também análises e reflexões acerca de várias temáticas. A disciplina 
de Crítica Literária é umas das responsáveis de fornecer embasamento teórico 
para a análise aprofundada de muitos temas, assim como encoraja o 
aperfeiçoamento do senso-crítico de quem consome conteúdos midiáticos que 
envolvem problemáticas sociais. Assim sendo, este artigo aspira responder a 
seguinte questão: “Como os personagens reagem e evidenciam as 
demonstrações do colonialismo presente em Pocahontas da Disney (1995) e 
como isso se relaciona com a crítica pós-colonial?” Projetado almejar este 
objetivo geral, foram elaborados a seguir os objetivos específicos: esmiuçar as 
conjecturas da teoria pós-colonial, assim como examinar a forma como 
Pocahontas e sua tribo reagem aos padrões de comportamentos ocidentais dos 
americanos. Com a tarefa de conquistar estes objetivos foi feito um apanhado 
de estudos bibliográfica-exploratória de grandes autores da disciplina de crítica 
literária, como majoritariamente, de estudos pós-coloniais, são eles: Tyson 
(2006), Edward Said (1990), entre outros. Em suma, Pocahontas externaliza 
revoltas necessárias para a percepção dos efeitos do colonialismo. 
Palavras-chave: Crítica-Literária; Teoria Pós-Colonial; Pocahontas. 

ABSTRACT: 

The plurality of streaming platforms make it possible to show real or fictional 
stories and experiences that provide not only entertainment, but also analysis 
and reflection on various themes. Literary Criticism is one of the subjects 
responsible for providing a theoretical basis for in-depth analysis of many themes, 
as well as encouraging those who consume media content that involves social 
issues to improve their critical sense. As such, this paper aims answer the 
following question: How do the characters react to and demonstrate the 
colonialism present in Disney's Pocahontas (1995) and how does this relate to 
post-colonial criticism? In order to achieve this general objective, the following 
specific objectives were drawn up: to scrutinize the conjectures of post-colonial 
theory, as well as to examine how Pocahontas and her tribe react to Western 
patterns of American behaviour. In order to achieve these objectives, a 



 82 

bibliographical study was made of major authors in the discipline of literary 
criticism, as well as post-colonial studies: Tyson (2006), Edward Said (1990), 
among others. In short, Pocahontas externalizes the revolts necessary to 
perceive the effects of colonialism. 
Keywords: Literary-Criticism; Post-Colonial Theory; Pocahontas. 
 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

 

Pocahontas é um filme norte-americano de animação de 1995. Foi 

produzido pela Walt Disney Feature Animation e foi originalmente lançado nos 

cinemas em 1995 pela Walt Disney Pictures. É o trigésimo-terceiro filme de 

animação dos estúdios Disney e foi a primeira animação do estúdio inspirada em 

um personagem real, nesse caso na lenda que cerca a índia norte-americana 

Pocahontas, que nasceu em 1595 e morreu em 1617. No filme, Pocahontas é 

filha do chefe da tribo. Até que em certo dia os colonizadores ingleses chegam 

a terra e ela se apaixona por John Smith. Mas os nativos não querem os ingleses 

levando suas riquezas e começam um conflito que somente o amor de 

Pocahontas e Smith pode apaziguar. 

Ademais, no filme, a trajetória de recepção dos colonizadores por parte dos 

colonizados retrata fielmente o quanto é invasiva e esdrúxula a apropriação de 

ambientes alheios. Com isso, o filme consegue repassar uma imagem animada 

de como ocorreu o processo do colonialismo em diversos países. Tendo em vista 

que Pocahontas expressa sempre estranheza às falas de John Smith, infere-se 

que a desconstrução da imagem de “heróis” por parte dos colonizadores, alterna-

se para invasores dotados de ‘’poderes” incoerentes. De certa forma, analisar e 

criticar as passagens que tangem ao colonialismo adentram à disciplina de 

Crítica Literária, tornando- se instrumento de estudo. 

Partindo do pressuposto que Pocahontas foi a primeira personagem que 

a Walt Disney transmitiu da vida real para animação, de 1995 aos dias atuais 

foram lançados mais de 500 filmes e livros que expressam, por exemplo, 

diferentes realidades culturais e sociais, enfoques para diversas temáticas que 

reverberam a crítica e reflexão às lutas de classes, gênero e raça, assim como 

a inclusão de minorias. Pocahontas ganhou bastante notoriedade por parte de 

críticos e estudiosos, por conter além de entretenimento, aguçar a reflexão e o 

senso crítico de quem o assiste. 



 83 

Diante disso, este artigo visa retorquir sobre a seguinte questão: Como os 

personagens reagem e evidenciam as demonstrações do colonialismo presente 

em Pocahontas (1995) e comoisso se relaciona com a crítica pós-colonial?” Para 

exteriorizar tal manifestação foi traçado como objetivo geral: analisar de que 

maneira é dada a relação da personagem Pocahontas com as falas colonialistas 

de John Smith e demais personagens no filme Pocahontas (1995), da Disney. 

Projetando almejar este objetivo geral, foram elaborados a seguir os 

objetivos específicos: esmiuçar as conjecturas da teoria pós-colonial, assim como 

examinar a forma como Pocahontas e sua tribo reagem aos padrões de 

comportamentos ocidentais dos americanos. Com a tarefa de conquistar estes 

objetivos foi feito um apanhado de estudos bibliográficos de grandes autores da 

disciplina de crítica literária, como majoritariamente, de estudos pós-coloniais, 

são eles: Tyson (2006), Edward Said (1990), entre outros. 

No que tange à organização, este artigo está dividido em quatro partes: 

em primeiro as considerações iniciais, em segundo a teoria que abrange a 

disciplina de crítica literária e que respalda as análises aqui contidas e que 

posteriormente serão discutidas, assim como as conjecturas da Teoria Pós-

Colonialista. Em terceiro, as manifestações de comportamentos explícitos pelos 

colonizadores no filme Pocahontas (1995) da Disney, bem como análise da 

representação cultural e o desiquilíbrio de forças das duas classes, nativos e 

colonizadores. Em quarto e último, as considerações finais que arrematarão toda 

a expectativa e análise desta compilação. 

 

ESTUDOS PÓS-COLONIAIS  

 
A literatura é definida como uma arte de expressão, que engloba diversos 

conceitos, análises, exemplos e renúncias de várias esferas da sociedade, como 

a história, política e temáticas sociais que a interessa. É uma área abrangente, 

pois permite expressar opiniões, pensamentos e sentimentos, em livros, peças 

e até mesmo na televisão. Tornando-se cada vez mais presente nas escolas às 

universidades, a disciplina em sua Teoria, busca não somente expor grandes 

autores, mas evidenciar seus pontos de vistas, assim como a gama de reflexões 

que podemos obter com as escrituras. (EAGLETON, 2006). 



 84 

Para Acízelo (2007), na Teoria é necessário questionar, problematizar, 

estudar, descrever e não normatizar; "criar problema(s) onde o senso comum 

não vê obscuridades cujo esclarecimento justifique o empenho da razão 

analítica. Sendo assim, a disciplina de Crítica Literária proporciona justamente a 

análise, o questionamento mais aprofundado de temáticas sociais que são, 

geralmente, normatizadas e banalizadas pela sociedade. Dentre as temáticas 

temos Teoria Marxista, Psicanalítica, Queer, Afro-Americana, Feminista e por 

último Pós- Colonial, que será o instrumento facilitador da análise deste artigo. 

Mediante o exposto anteriormente, este parágrafo terá como função o 

esclarecimento da lente pós-colonial e seus pressupostos. Surgida no final dos 

anos 1960 ela desafia as conjecturas de um mundo ocidental, masculino, branco, 

afluente, elitizado e europeu, presentes na literatura e que tenha de ser normativo. 

(ALVES, 2019). A Teoria Pós-Colonialista visa estudar e analisar em caráter 

investigativo os efeitos que o colonialismo causou e deixou rastros pelo mundo, 

especialmente aos povos nativos. As relações estabelecidas entre colonizadores 

e colonizados rementem à violências opressoras que visam aniquilar povos 

considerados inferiores à cultura europeia que é padronizada e naturalizada ao 

sistema de dominação. 

 
Esta violência nunca foi incluída no auto-representação da 
modernidade ocidental porque o colonialismo foi concebida como 
missã civilizadora dentro do marco historicista ocidental nos termos do 
qual o desenvolvimento europeu apontava o caminho ao resto do 
mundo [...]. (SANTOS, 2006, p. 27, 28). 

 
 

Dessa forma, a missão civilizadora que ocorria no colonialismo era 

estabelecida por normas que tornavam anglo-europeus exemplares em modos 

de vida, costumes, ideais e até mesmo a comunicação linguísticas aos 

dominados. A Teoria Pós-Colonialista estabelece respaldos bibliográficos que 

estudam o “pós” deste acontecimento, assim como tudo que veio depois e adveio 

do Colonialismo. Desde os primórdios somos automatizados a ver brancos, 

negros ou nativos de forma desigual, e como isso acabamos hierarquizando 

povos e enaltecendo culturas a estarem sempre no topo. Assim, as relações de 

poder estabelecidas permeiam séculos e eras, pois a forma como ocorre tal 

“civilização” faz com que altere nossas percepções sobre si e sobre os outros, 



 85 

pois somos, infelizmente, frutos de vivências do meio cultural, social e político da 

sociedade. 

Como afirma Woodward (2004, p.18): “Todas as práticas de significação que 

produzem significados envolvem relações de poder, incluindo o poder para 

definir quem é incluído e quem é excluído.” Assim, é notório que colonizadores 

possuem o poder de interferir desde a apropriação de terras nativas ao seu modo 

de se comunicar, fazendo com que povos originários perdam suas próprias 

identidades culturais para se adaptarem ao modo de viver alheio. 

 

 “WHAT YOU MEAN IS... PEOPLE WHO ARE DIFFERENT FROM YOU.”59 

 
Em 1990, o diretor Mike Gabriel reutilizou a imagem da personagem "Tiger 

Lily" do filme Peter Pan para criar um projeto inicial de uma versão 

cinematográfica para Pocahontas. A ideia foi abandonada e, cinco anos depois, 

a Disney retornou ao projeto baseado em uma mulher indígena americana, que 

nasceu em uma sofisticada cultura indígena norte-americana. Os animadores do 

filme foram para o estado da Virginia para terem inspiração na criação da 

personagem.Glen Keane conheceu duas mulheres descendentes de 

Pocahontas, Shirley Little Dove e Debbie Whitedove, que serviram de base para 

a personagem. 

Segundo Keane, elas tinham algo essencial para a personagem, 

como uma era tradicional em relação à sua cultura; e a outra era aventureira, 

pois sempre estava viajando e não tinha medo de quebrar as regras de seu povo. 

Dessa forma, Pocahontas, a primeira princesa norte-americana da Disney é 

ilustrada na animação com personalidade espirituosa, aventureira, com coração 

nobre e generoso. Pocahontas é um filme com alto teor crítico que percorre, 

principalmente pela lente Pós-Colonialista, mas que também contém  goza de 

demais lentes da disciplina de Crítica Literária, como a Teoria Marxista e 

Feminista, pois a opressão é similar. 

Por conter personagens com muitos comportamentos automatizados aos 

                                                             
59 “O que você quer dizer é... pessoas que são diferentes de você.” (tradução nossa). Tal passagem 

corresponde a umas das respostas em que Pocahontas devolve a John Smith no momento em que ele insiste 

em referir-se aos nativos como povos não-civilizados. 



 86 

padrões da época em que se passa, é valiosa a reflexão e o enfoque em diversas 

cenas do enredo, visando a relação com a contemporaneidade. No desenrolar 

do filme, a protagonista se depara com momentos que desafiarão sua identidade 

e raízes, colocando-a em situação embaraçosa e desconfortável. 

O filme logo inicia com a organização de uma tripulação de colonos 

europeus que se reúnem para ir rumo à terra que eles chamam de “New World” 

a fim de combater os nativos que lá residem em busca de terras e especiarias. 

Muitos moradores de Londres despedem-se de suas famílias para enfrentar dias 

no oceano para conseguir o que almejam e acham politicamente correto e 

favorável. Um deles, Jonh Smith, conhecido por lutar contra nativos em prol de 

tomar suas terras e pertences, adentra à tripulação para fazer mais uma 

expedição e desbravar novas terras como ilustrado na figura 01. 

 

Figura 01 - John Smith indo para a tripulação e após, ocorre a saída. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: YouTube, Pocahontas (1995).  

COLONO 1: “Hey, look! Is that Smith?” 
COLONO 2: “That´s him, all right. The old sea dog.” 
COLONO 3: “Captain Jonh Smith? I’ve heard amazing 
stories about him” 
COLONO 1: “Are you coming on this voyage too? 
COLONO 2: “Of course he is, you half-wit! You can´t fight 
Indians without John Smith!” 
JOHN SMITH: “That´s right. I’m not about to let you boys 
have all the fun.” (Pocahontas 1995, 0:57–1:17).60 

                                                             

60 COLONO 1: "Ei, olhe! Aquele é o Smith?" COLONO 2: "É ele, sim. O velho cão do mar." 

COLONO 3: "Capitão Jonh Smith? Já ouvi histórias incríveis sobre ele". COLONO 1: "Você 

também vem nessa viagem? 

COLONO 2: "Claro que sim, seu imbecil! Não se pode lutar contra os índios sem John Smith!" 

 



 87 

 
Ao chegar no navio, John Smith é bem recepcionado por demais 

colonos, que o privilegiam por ter o histórico de um excelente capitão e lutador. 

Porém, a razão pela qual John Smith é elogiado é plausível de análise da lente 

Pós-Colonial, pois infere-se que sua principal habilidade é colonizar e lutar contra 

povos nativos que estão exercendo seu direito de moradia e permanência em 

local que por eles foi desbravado. Além disso, a segunda fala do colono 2 remete 

de forma pejorativa, o uso indevidamente da palavra “índios” para referir-se aos 

nativos. A ideologia colonialista, baseia-se em um complexo de 

superioridade que os colonizadores acreditam possuir e na ênfase de uma 

suposta inferioridade a qual taxam os colonizados, sem notar que a 

originalidade de ter desbravado o local sem ferir e desrespeitar ninguém, é mais 

bravo e impagável que chegar após para tomar algo já consolidado. (TYSON, 

2006). Mais à frente, John Smith complementa dizendo que não irá deixar o 

divertimento de tomar terras apenas para os demais, podendo-se notar a 

percepção que eles possuem do processo de colonização ser algo divertido. Pois 

a forma como colonizadores agem dotados de superioridade, oprimir e arrancar 

bens e valores que às custas do suor de pessoas lutaram e zelaram por todo o 

ambiente, não deveria ter nenhum teor de divertimento. 

A segunda cena, dotada de falas colonialistas, assim como a primeira, 

reverbera a percepção e sentimento dos colonizadores para com os colonizados. 

Desta vez, a tripulação chega na Aldeia da tribo Powhatan, e começam a 

visualizar seus arredores. Até que em dado momento Jonh Smith inicia sua caça 

aos nativos e avista Pocahontas numa cachoeira, como ilustrado na figura 2. 

Após o momento mágico que ambos se conhecem, sentam para dialogar. A 

conversa estabelecida por John Smith enfatiza a naturalidade da opressão e 

invasão dos colonizadores versus a desafeição de Pocahontas ao presenciar as 

falas do colonizador como mostra a figura a seguir. 

 
Figura 02 - Conversa entre John Smith e Pocahontas. 

 

                                                             
JOHN SMITH: "É isso mesmo. Eu não vou deixar que vocês se divirtam sozinhos". (Pocahontas 

1995, - 0:57- 1:17, tradução nossa). 

 



 88 

 
Fonte: YouTube, Pocahontas (1995). 

 

 
POCAHONTAS: “London? Is that your village?”  
JOHN SMITH: “Yes. It’s a very big village.” POCAHONTAS: What’s it 
like?” 
JOHN SMITH: “It’s got streets filled with carriages, bridges over the 
rivers, and buildings as tall as trees.” POCAHONTAS: “I’d like to see 
those things!” 
JOHN SMITH: “You will!” POCAHONTAS: “How?” 
JOHN SMITH: “We’re going to build them here. We’ll show your people 
how to use this land properly. How to make the most of it.” 
POCAHONTAS: “Make the most of it?” 
JOHN SMITH: “Yes. We’ll build roads and decents houses...”  
POCAHONTAS: “Our houses are fine!” 
OHN SMITH: “You think that only because you don’t now any better!” 
(Pocahontas, 1995, 37:57- 38:30)61 

 

 
Conforme as falas reproduzidas, é notório a supremacia que existe na 

percepção dos europeus por si e por seus pertences, sendo sempre melhores 

                                                             

61 POCAHONTAS: "Londres? Esse é o seu vilarejo?" JOHN SMITH: "Sim. É um vilarejo muito 

grande." POCAHONTAS: "Como é?" 

JOHN SMITH: "Tem ruas cheias de carruagens, pontes sobre os rios e prédios tão altos 

quanto árvores." 

POCAHONTAS: "Eu gostaria de ver essas coisas!" JOHN SMITH: "Você vai ver!" 

POCAHONTAS: "Como?" 

JOHN SMITH: "Nós vamos construí-las aqui. Mostraremos ao seu povo como usar essa 

terra adequadamente. Como aproveitá-la ao máximo." 

POCAHONTAS: "Aproveitá-la ao máximo?" 

JOHN SMITH: "Sim. Construiremos estradas e casas decentes..." POCAHONTAS: "Nossas 

casas são boas!" 

JOHN SMITH: "Você acha isso apenas porque não conhece nada melhor!” (Pocahontas, 1995, 

37:57- 38:30, tradução nossa.) 

 



 89 

que os demais. Por mais que o Ocidente tente fielmente afastar-se da natureza 

do Oriente, o mundo é um só, nenhum dos lados é inerte da natureza. Todas as 

criações como os lugares, regiões e setores geográficos foram feitas pelo 

homem. Portanto, assim como o Ocidente, o Oriente possui histórias, tradições 

de pensamentos, imagísticas e vocabulários que deram realidade no e para o 

Ocidente. As duas entidades geográficas, desse modo, compartilham e refletem 

uma à outra. (SAID, 2001). Não obstante, a fala de John Smith ao dizer que irão 

fazer “casas decentes” é uma forma de ridicularizar a cultura e o bem-estar 

alheio, visto que bens materiais são avaliados de forma relativa e individual; o 

que pode ser bom para uma pessoa, pode ser ruim para outra. Adiante, a 

conversa segue progresso e mais falas colonialista são reproduzidas por John 

Smith, mas que Pocahontas retruca. 

 

Figura 03- Continuação da conversa entre John Smith e Pocahontas. 
 

Fonte: YouTube, Pocahontas (1995). 

 
JOHN SMITH: “Wait a minute! Don’t take it that... wait!! There’s so 
much we can teach you!” 
JOHN SMITH: “We’ve improved the lives of savages all over 
the world!” 
POCAHONTAS: “Savages??” 
JOHN SMITH: “Not that you’re a savage.” POCAHONTAS: “Just my 
people?” 
JOHN SMITH: “No... Listen. That’s not what I meant. Let me 



 90 

explain.” 
POCAHONTAS: “Let go!” 
JOHN SMITH: “No! I’m not letting you leave!” POCAHONTAS: (Pula 
em uma árvore). 
JOHN SMITH: “Look. Don’t do this! Savage it’s just a word, you 
know? A term of... people who are uncivilized!” 
POCAHONTAS: “Like me?” 
JOHN SMITH: “Well, when I say uncivilized, what I mean is...” (John 
Smith cai da árvore e Pocahontas desce para o encontrar no chão). 
POCAHONTAS: “What you mean is... people who are different from 
you.” (Pocahontas, 1995, 38:32-39:45).62 

 

A partir dessa conversa, é visível o quão europeus acham os nativos 

pessoas medíocres, que são alheias do mundo. O fato de caluniar sua cultura, 

moral e costumes vem desde desde o fim da segunda guerra mundial, em que 

os colonizadores acreditavam que somente sua própria cultura anglo-europeia 

era civilizada, as demais não. Sendo assim, povos nativos eram definidos como 

selvagens. Assim, os colonizadores se viam no centro do mundo. (TYSON, 

2006). Além disso, a fala de John Smith ao sugerir que pode ensinar muitas 

coisas aos nativos, parte do pressuposto de que os colonizadores se vêem como 

exemplos a serem seguidos, como “moldes” para a sociedade nativa. 

No diálogo e na figura, percebe-se que Pocahontas externaliza seu 

desagrado ao ser chamada de selvagem e não-civilizada. Tal atitude de 

repreensão feita por Pocahontas, foi muito importante ter sido feita por ela, 

personagem principal, pois tanto John Smith, como o telespectador percebem 

que ali houve algo desagradável e desrespeituoso. Segundo Tyson, a prática 

dos europeus de julgarem quem é diferente ser “menos humano” é chamada de 

othering9, pois separa o mundo entre “nós”, os europeus civilizados, e “eles”, os 

“outros”, “selvagens”. 

 

 

 

                                                             

62 JOHN SMITH: "Espere um pouco! Não pense assim... espere!!! Há muito que podemos lhes 

ensinar!" JOHN SMITH: "Nós melhoramos a vida dos selvagens em todo o mundo!" 

POCAHONTAS: "Selvagens??" 

JOHN SMITH: "Não que você seja um selvagem." POCAHONTAS: "Só o meu povo?" 

 



 91 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 
Ecoando toda abordagem até aqui, o presente artigo visou responder o 

seguinte anseio: Como os personagens reagem e evidenciam as demonstrações 

do colonialismo presente em Pocahontas (1995) e como isso se relaciona com 

a crítica pós-colonial? Como averiguado no decorrer das páginas, a presença 

evidente da superioridade anglo-europeia por parte dos colonos, assim como o 

desconforto exteriorizado pela personagem principal ao ouvir preconceitos e 

subjugamentos direcionados para ela e seu povo. 

Toda a análise teórica a qual este artigo foi efetivado, busca estabelecer 

a relação entre os acontecimentos presentes em Pocahontas e suas 

manifestações com a Teoria Pós-Colonial. Desse modo, este trabalho pode ser 

útil para estudos e aprofundamentos acerca da Crítica Literária e a Teoria Pós-

Colonial, em cunho acadêmico ou mesmo recreativo. Ensejamos que o presente 

artigo contribua significantemente para o aperfeiçoamento de diferentes tipos de 

horizontes de expectativa, bem como endossar o lado analítico de quem o ler. 

Beneficiar opiniões que antes não notariam embaraços nos pressupostos do 

colonialismo, assim como ponderar o quanto esse ocorrido acarretou traumas, 

desconfortos e revoltas para muitos nativos, fica garantido pela maestria em que 

Pocahontas esplandece o desagrado por falas colonialistas e opta por defender 

sua cultura, valores e ideais. 

 

REFERÊNCIAS  

 

Pocahontas (1995). Disponível em: 
<https://dublagem.fandom.com/wiki/Pocahontas_(1995)>. Acesso em: 20 out.. 
2023. 
 
Pocahontas (personagem). Disponível em: 
<https://pt.wikipedia.org/wiki/Pocahontas_(personagem)>. Acesso em: 20 out. 
2023. 
 
Pocahontas (PT-PT) Virgínia e Companhia. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=b5-6bevh0_0&list=PLurD99wv7oD- 
540vz5tQTDAGUI3re0rx5>. Acesso em: 20 out. 2023. 
 
EAGLETON, Terry. Teoria da literatura: uma introdução. Tradução de Waltensir 

http://www.youtube.com/watch?v=b5-6bevh0_0&list=PLurD99wv7oD-


 92 

Outra; [revisão da tradução João Azenha Jr], 6ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2006. 
 
JR, A. M. E.; ALMEIDA, C. S. D. M. DE; LIMA, M. C. EDWARD SAID E O PÓS- 
COLONIALISMO. Sæculum – Revista de História, 31 dez. 2013. 

 
TYSON, Lois. Critical theory today: a user-friendly guide. 2. ed. New York: 
Routledge, 2006. 

 

  



 93 

CAPÍTULO 07 
(N)A TERCEIRA MARGEM DO RIO: AS 

CORRENTEZAS DA SEMIOLINGUÍSTICA NA OBRA 
DE GUIMARÃES ROSA 

 

 

 

 

Patrícia Rodrigues Tomaz1; João Benvindo de Moura2; Max Silva da Rocha3 
 

 

1Bolsista CAPES. Doutoranda e Mestra em Linguística pela Universidade Federal do Piauí; 
2Docente da graduação e pós-graduação em Letras da UFPI. Editor da revista Form@re. 

Coordenador do curso de Letras-Português do Parfor/UFPI. Vice-diretor do CCHL/UFPI; 
3Bolsista CAPES. Doutorando (2021-2025) em Linguística, pelo Programa de Pós-Graduação 

em Letras (PPGEL) da Universidade Federal do Piauí (UFPI). É membro do Núcleo de 

Pesquisas em Análise do Discurso (NEPAD/UFPI/CNPq). É vice-líder do Grupo de Pesquisa 

em Ensino e Aprendizagem de Língua (GEEAL/UNEAL/CNPq). 

 

RESUMO: 
O presente trabalho objetiva analisar os modos de organização do discurso no 
gênero conto na obra de João Guimarães Rosa. A análise do nosso corpus levou 
em consideração o instrumental teórico-metodológico fornecido pela Teoria 
Semiolinguística do Discurso e de que maneira tais modos constituem sentido e 
são mais recorrentes no conto “A Terceira Margem do Rio”, do autor mineiro. Os 
resultados revelam que o modo de discurso dominante é o narrativo com 
incidência do modo descritivo, inclusive. 
Palavras-chave: Conto; Modos de Organização do Discurso; Semiolinguística. 
 

INTRODUÇÃO 

Neste trabalho, optamos por empregar os fundamentos teórico-

metodológicos da Semiolinguística, uma perspectiva discursiva desenvolvida por 

Patrick Charaudeau a partir de 1978 e concretizada em 1983 com a publicação 

de "Langage et discours", obra originada de sua tese. Depois disso, a teoria se 

multiplicou e Charaudeau continua a aprofundar e expandir os conceitos 

desenvolvidos nos anos 1980. Destacamos os trabalhos desenvolvidos pelo 

Núcleo de Estudos e Pesquisas em Análise do Discurso/NEPAD-UFPI e os 

estudos desenvolvidos na UFF e UFMG. 

Quanto à nomenclatura da teoria, em "Semiolinguística", a partícula 

"sémio-" deriva de "sémiosis", indicando que a formação de significado e sua 



 94 

configuração ocorrem por meio de uma relação entre forma e sentido. Por outro 

lado, o termo "-linguística" destaca que a forma de expressão desejada pelo 

sujeito comunicante é principalmente constituída por elementos linguísticos 

provenientes das línguas naturais. Além disso, a Semiolinguística está centrada 

no discurso, pois a análise do texto deve considerar seu contexto discursivo, que 

inclui outros textos pré-existentes que circulam na sociedade em geral ou em um 

determinado grupo social. 

As significações presentes no discurso destacam a relevância da 

investigação sobre os indivíduos envolvidos na linguagem e no contexto da 

comunicação. Os participantes, como o comunicante, o interpretante, o 

enunciador e o destinatário, são considerados parceiros quando examinados em 

seus respectivos domínios de ação e expressão. Dentro desse cenário 

comunicativo, as dimensões do agir e do falar estão entrelaçadas, representando 

o ato de linguagem como um conjunto de intencionalidades e estratégias de 

sujeitos, conscientes ou não de seus papéis sociais, estabelecendo assim uma 

relação contratual. Há uma representação do dispositivo de encenação 

linguageiro no quadro a seguir. 

 
Figura 1. O contrato de comunicação. 

 

Fonte: Charaudeau (2008). 

 



 95 

Na esfera externa, o EUc (o sujeito que comunica) é o responsável por 

conduzir a situação de comunicação, dando início à criação do texto. Do outro 

lado, temos o TUi (o sujeito que interpreta), que interpreta essa produção de 

maneira autônoma, baseando-se em tudo o que recebe da imagem (EUe) que 

construiu sobre o EUc durante o ato de interpretação. Já na esfera interna, o 

EUe (o sujeito que enuncia) é um sujeito que fala, manifestado na fala, mas 

gerado pelo EUc, assim como o TUd (o sujeito destinatário), que também é um 

sujeito que fala e é originado pelo EUc, sendo o destinatário ideal desse material 

linguístico (Charaudeau, 2008). 

Destarte, ao receber o texto, o leitor procederá à sua reconstrução 

utilizando sua capacidade inferencial. Considerando que o ato de linguagem é 

moldado pelas circunstâncias sociais do discurso e sua execução leva em conta 

tanto o explícito quanto o implícito na linguagem, a instância receptora também 

abordará o ato considerando as condições sociais, interpretando o texto com 

base nas informações contidas interna e externamente a ele. O conceito de 

interpretação e compreensão, de acordo com Charaudeau (2018), engloba tanto 

o sentido linguístico quanto o sentido discursivo. O primeiro diz respeito à 

compreensão literal, fundamentada nos sistemas da língua, enquanto o segundo 

está associado à compreensão global (Coelho, 2022). 

 

OS MODOS DE ORGANIZAÇÃO DO DISCURSO  

Segundo Charaudeau (2008), os princípios orientadores da estrutura do 

discurso representam os fundamentos da organização da matéria linguística, os 

quais variam de acordo com a intencionalidade comunicativa do falante, seja ela 

enunciar, descrever, narrar ou argumentar. São procedimentos que utilizam 

determinadas categorias de língua para finalidades discursivas do ato de 

comunicação, denominados modos de organização do discurso. 

Para diferenciar esses quatro modos, é essencial examinar inicialmente a 

sua função de base e um princípio de organização. O modo será considerado 

enunciativo quando a relação entre os interlocutores estiver em destaque. Ele 

será classificado como descritivo se a principal meta for qualificar e identificar 

um participante no processo de comunicação. Se o aspecto temporal se 



 96 

sobressair, o modo será narrativo, e, por fim, será caracterizado como 

argumentativo quando as relações de causa e efeito forem enfatizadas. 

Conforme postula a Teoria Semiolinguística, as diferentes formas de 

organização não permanecem completamente isoladas umas das outras, mas 

se entrelaçam durante o desenvolvimento dos textos. Um exemplo disso é a 

capacidade da descrição ser utilizada como uma ferramenta para influenciar a 

perspectiva do interlocutor. Neste trabalho, examinaremos algumas 

características de cada modo de organização, com o objetivo de entender como 

cada um contribui para a análise do corpus (Corte, 2009). As características das 

formas de organização podem ser visualizadas no quadro a seguir: 

 

Tabela 1. Os modos de organização do discurso 

 

MODO DE ORGANIZAÇÃO 

 

FUNÇÃO DE BASE 

PRINCÍPIO DE 

ORGANIZAÇÃO 

 

 

 

ENUNCIATIVO 

Relação de Influência 

(EU ↦ TU) 

 

Ponto de vista do sujeito 

(EU ↦ ELE) 

Retomada do que já foi 

dito 

(ELE) 

 

● Posição em relação 

ao interlocutor 

 

● Posição em relação 

ao mundo 

● Posição em relação a 

outros discursos 

 

DESCRITIVO 

Identificar e qualificar 

seres de maneira  

objetiva/subjetiva 

● Organização da 

construção 

descritiva 

(Nomear-Localizar-Qualificar) 

● Encenação 

Descritiva 

 

 

NARRATIVO 

Construir a sucessão das 

ações de uma história no 

tempo, com a finalidade de 

fazer um relato. 

● Organização da 

lógica narrativa 

(actantes e processos) 

● Encenação narrativa 

 

 

ARGUMENTATIVO 

Expor e provar 

causalidades numa visada 

racionalizante 

 para influenciar o 

interlocutor 

● Organização da 

lógica argumentativa 

 

● Encenação 

argumentativa 

 



 97 

Fonte: Charaudeau  (2008, p. 75). 

 

De acordo com o quadro acima, cada um dos modos de organização do 

discurso possui uma função de base e um princípio de organização. Assim, a 

função de base corresponde à finalidade discursiva do Projeto de Fala do 

locutor, especificamente: O que é “enunciar”? O que é “descrever”? O que é 

“contar” e o que é “argumentar”?  

Particularmente, o princípio de organização é duplo para o Descritivo, o 

Narrativo e o Argumentativo (Charaudeau, 2008). Tendo em vista as 

especificidades, cada um desses modos propõe, simultaneamente, uma 

organização do mundo referencial, que resulta em lógicas de construção 

desses mundos e uma organização de sua encenação (descritiva, narrativa e 

argumentativa). 

 

O modo enunciativo 

No que tange ao modo enunciativo, este possui uma função particular, já 

que organiza posições do locutor e interlocutor de acordo com as melhores 

estratégias discursivas. Nesse sentido, dizemos que esse Modo interfere na 

encenação de cada um dos outros modos de organização, pois comanda os 

demais, por esse motivo, será o primeiro a ser apresentado. 

Dessa maneira, esse modo irá surgir em todos os gêneros textuais, 

podendo se apresentar em três atos de fala, quais sejam, alocutivo, elocutivo e 

delocutivo. O primeiro estabelece uma relação de influência do enunciador sobre 

seu destinatário; o segundo revela o ponto de vista do locutor e o terceiro 

determina o apagamento do locutor e interlocutor em favor do surgimento da fala 

de terceiros (Coelho, 2022). 

 

O modo narrativo 

De acordo com Charaudeau (2008), narrar é uma ação que ocorre após 

a presença de uma realidade que inevitavelmente se configura como algo do 

passado (mesmo que seja completamente fictício, pura invenção). 

Simultaneamente, essa ação possui a capacidade de criar, como um todo, um 

ambiente específico, o universo narrado, que prevalece sobre a outra realidade. 

Esta última passa a ter existência apenas por meio desse universo narrativo. 



 98 

Assim, para que a narrativa seja contada, é necessário implementar uma 

dupla organização com dois aspectos distintos: inicialmente, a estruturação da 

lógica narrativa, envolvendo a criação de uma sequência de eventos seguindo 

uma lógica que formará o enredo da história; em seguida, a organização da 

encenação narrativa, na qual ocorre a representação da narrativa, ou seja, aquilo 

que transforma a história em um universo narrado. Essas organizações devem 

ser elaboradas de maneira consistente com o propósito, ou seja, devem operar 

de acordo com a intencionalidade do narrador (Coelho, 2022). 

 

O modo descritivo 

O modo descritivo consiste em três elementos considerados 

independentes e inseparáveis: nomear, qualificar e localizar-situar. Além disso, 

o método de organização incorpora procedimentos discursivos e linguísticos aos 

elementos, os quais não seguem uma trajetória fixa para a realização do modo. 

Inicialmente, nomear implica atribuir existência ao ser, identificando-o, 

delimitando-o e especificando-o por meio de nomes comuns, próprios ou 

caracterizadores. Charaudeau (2008) destaca a importância desse processo de 

identificação, equiparando-o à sensação dos pais ao escolherem o nome perfeito 

para o filho recém-nascido.  

Dentro desse contexto discursivo, além da individualização e 

especificação do ser (realizadas por meio de substantivos comuns e próprios no 

aspecto linguístico), existem identificações que vêm acompanhadas por 

qualidades, as quais classificam e caracterizam os seres (mediante o uso de 

artigos, pronomes ou quantificadores). Em romances, por exemplo, o narrador, 

visando informar e contextualizar a situação para o leitor, apresenta a identidade 

das personagens, fornecendo nome, função, relação de parentesco ou qualquer 

característica distintiva, denominando-as ou indeterminando-as. 

 
O modo argumentativo 

Para abordar o modo de organização argumentativo, Charaudeau (2008) 

adotou a mesma estratégia didático-discursiva empregada na explicação dos 

modos anteriores. Inicialmente, ele apresenta uma abordagem crítica e, em 

seguida, detalha os elementos e os procedimentos comuns a esse modo. Dessa 

forma, o autor destaca que, embora o modo argumentativo tenha sido objeto de 



 99 

estudo ao longo de uma extensa tradição, desde os gregos até os estudiosos 

mais contemporâneos, resultando em diversas vertentes e propostas conceituais 

(como retórica, lógica formal, argumentação, demonstração, nova retórica, 

mensagens persuasivas, entre outras), ele é considerado o modo mais 

desafiador de ser abordado (Corte, 2009). 

No que tange aos gêneros textuais, conforme Charaudeau (2008), podem 

coincidir com um modo de discurso que constitui sua organização discursiva 

dominante, quando resultar da combinação de outros modos. Nesse sentido, o 

autor elaborou um quadro propondo algumas correspondências entre os modos 

de discursos dominantes e alguns gêneros textuais, dispostos a seguir: 

 
Tabela 1. Modos de organização do discurso 

GÊNEROS MODOS DE DISCURSO 

DOMINANTES 

OUTROS MODOS DE 

DISCURSO 

Publicitários ● Enunciativo 

(Simulação de diálogo) 

● Variável; Descritivo no 

slogan 

Narrativo  

(quando se conta uma 

história) 

E Argumentativo, 

nas revistas 

especializadas 

Imprensa 

- “Faits divers” 

- Editoriais 

 

- Reportagens 

- Comentários 

● Narrativo e Descritivo 

● Descritivo e 

Argumentativo 

 

● Descritivo e Narrativo 

 

● Argumentativo 

Enunciativo 

Pode haver apagamento 

ou intervenção do 

jornalista 

Panfletos políticos ● Enunciativo (Apelo) Descritivo 

(Lista de reivindicações) 

Narrativo (ação a 

realizar) 

 

Manuais escolares 

 

● Variável segundo as 

    disciplinas, mas com a 

onipresença do Descritivo e do 

Narrativo 

Enunciativo (nos 

comandos das tarefas 

Mais Argumentativo em 

algumas disciplinas 

(matemática, física, etc.) 

De informação 

- receitas 

- informações técnicas 

- regras de jogos 

 

● Descritivo 

● Descritivo e Narrativo 

(fazer) 

● Descritivo e Narrativo 

 

Relatos 

- romances 

- novelas, contos 

- de imprensa 

 

● Narrativo e Descritivo 

Enunciativo 

Intervenção varável do 

autor-narrador segundo o 

gênero (Autobiografia, 

depoimento, notícia, etc.) 

Fonte: Charaudeau (2008), adaptado. 



 100 

 

Para Charaudeau (2007), o estatuto do ator social e o papel que ele 

representa são determinantes para julgar o domínio do discurso. Logo, a leitura 

prévia do material a ser analisado mostrou que o modo de organização do 

discurso dominante é o narrativo com predominância do descritivo, no gênero 

textual conto. 

 
 
DISCUSSÃO E ANÁLISE 

A obra de Guimarães Rosa é conhecida por sua riqueza simbólica e 

complexidade interpretativa, incentivando diversas leituras. O título do conto é 

composto de cinco palavras, evocativo e sugestivo, criando uma atmosfera 

misteriosa e intrigante. O uso do artigo definido “A” indica que estamos falando 

de uma margem específica, enfatizando a singularidade e importância do 

conceito. Além disso, “Terceira” é um numeral ordinal, sugerindo que há uma 

ordem ou posição específica atribuída a essa margem, isto é, refere-se à beira 

de um rio. Em cartografia e navegação, muitas vezes é adotada a convenção de 

determinar as margens do rio de acordo com a direção do fluxo de água. Se você 

conhecer a localização da nascente (ponto onde o rio começa) e a foz (ponto 

onde o rio deságua em outro corpo d'água), a margem esquerda será aquela que 

está à esquerda na direção da nascente para a foz. A margem direita será aquela 

à direita nessa direção. No entanto, a interpretação pode variar, como um espaço 

liminar entre opostos ou de transição ou transformação. Pode sugerir a 

existência de uma dimensão além da dualidade convencional, implicando em 

algo mais profundo, além da superfície aparente. Logo, a licença poética permite 

ao escritor transcender as limitações da linguagem cotidiana, criando metáforas 

e explorando interpretações metafísicas e filosóficas, tornando a leitura de 

Guimarães Rosa uma experiência única. 

Nosso pai era homem cumpridor, ordeiro, positivo; e sido assim desde 
mocinho e menino, pelo que testemunharam as diversas sensatas 
pessoas, quando indaguei a informação. Do que eu mesmo me 
alembro, ele não figurava mais estúrdio nem mais triste do que os 
outros, conhecidos nossos. Só quieto. Nossa mãe era quem regia, e 
que ralhava no diário com a gente — minha irmã, meu irmão e eu. Mas 
se deu que, certo dia, nosso pai mandou fazer para si uma canoa. 

 



 101 

No trecho apresentado há um relato, descrevendo características e ações 

dos personagens, como o pai que era “cumpridor, ordeiro, positivo, a mãe que 

“regia e ralhava no diário”, bem como a situação em que o pai, de forma 

determinada, decide mandar fazer uma canoa. O texto é narrado em primeira 

pessoa, com o uso de expressões “Do que eu mesmo me alembro”, confere uma 

perspectiva pessoal à narrativa e identificamos um comportamento elocutivo 

nesse enunciado. Logo, a presença de elementos narrativos, personagens, a 

utilização de marcadores temporais como “Desde mocinho e menino” e “Certo 

dia”, contribuem para a construção do modo narrativo discursivo. 

Era a sério. Encomendou a canoa especial, de pau de vinhático, 
pequena, mal com a tabuinha da popa, como para caber justo o 
remador. Mas teve de ser toda fabricada, escolhida forte e arqueada 
em rijo, própria para dever durar na água por uns vinte ou trinta anos. 
Nossa mãe jurou muito contra a ideia. Seria que, ele, que nessas artes 
não vadiava, se ia propor agora para pescarias e caçadas? Nosso pai 
nada não dizia. Nossa casa, no tempo, ainda era mais próxima do rio, 
obra de nem quarto de légua: o rio por aí se estendendo grande, fundo, 
calado que sempre. Largo, de não se poder ver a forma da outra beira. 
E esquecer não posso, do dia em que a canoa ficou pronta. 

 

Há resistência da mãe à ideia e o genitor assume uma postura silenciosa 

diante das objeções, como na frase “Nosso pai nada não dizia”, em que 

encontramos um comportamento elocutivo, inclusive. Esse fragmento apresenta 

detalhadamente as características da canoa encomendada pelo pai, utilizando 

termos específicos para descrever a construção da embarcação, como o 

material utilizado, “pau de vinhático”, o tamanho, a presença da “tabuinha da 

popa”, a resistência da fabricação e a finalidade de durar por “vinte ou trinta anos” 

na água.  

Logo, o trecho utiliza marcadores temporais para indicar a progressão da 

narrativa, “No tempo” e “do dia em que a canoa ficou pronta”. Ademais, há 

referências espaciais que situam a história dentro de um contexto específico, 

como na descrição do ambiente, a proximidade da casa em relação ao rio, a 

extensão e profundidade do rio, que nos permite criar uma visão detalhada, 

apresentando características predominantemente descritivas. 

Sem alegria nem cuidado, nosso pai encalcou o chapéu e decidiu um 
adeus para a gente. Nem falou outras palavras, não pegou matula e 
trouxa, não fez a alguma recomendação. Nossa mãe, a gente achou 
que ela ia esbravejar, mas persistiu somente alva de pálida, mascou o 
beiço e bramou: — "Cê vai, ocê fique, você nunca volte!" Nosso pai 
suspendeu a resposta. Espiou manso para mim, me acenando de vir 
também, por uns passos. Temi a ira de nossa mãe, mas obedeci, de 



 102 

vez de jeito. O rumo daquilo me animava, chega que um propósito 
perguntei: — "Pai, o senhor me leva junto, nessa sua canoa?" Ele só 
retornou o olhar em mim, e me botou a bênção, com gesto me 
mandando para trás. Fiz que vim, mas ainda virei, na grota do mato, 
para saber. Nosso pai entrou na canoa e desamarrou, pelo remar. E a 
canoa saiu se indo — a sombra dela por igual, feito um jacaré, 
comprida longa. 

 

A sequência acima apresenta uma sucessão de eventos que envolvem a 

despedida do pai, de forma contida, sem grandes emoções como em “encalcou 

o chapéu e decidiu um adeus para a gente”; e a partida do genitor na canoa que 

“saiu se indo”, “feito um jacaré, comprida e longa”. Há elementos como ações, 

diálogos, descrições de gestos e movimentos que contribuem para a construção 

de uma narrativa. 

 Na continuação, a reação da mãe, ao expressar sua frustração com a 

partida em “Cê vai, ocê fique, você nunca volte!”, indica um comportamento 

alocutivo no enunciado, assim como na interação entre o narrador e o pai como 

em “Pai, o senhor me leva junto, nessa sua canoa?”. Sendo assim, o foco está 

na progressão dos acontecimentos e na evolução da triste história, 

caracterizando esse trecho organizado como um discurso narrativo. 

 
Nosso pai não voltou. Ele não tinha ido a nenhuma parte. Só executava 
a invenção de se permanecer naqueles espaços do rio, de meio a meio, 
sempre dentro da canoa, para dela não saltar, nunca mais. A 
estranheza dessa verdade deu para. estarrecer de todo a gente. Aquilo 
que não havia, acontecia. Os parentes, vizinhos e conhecidos nossos, 
se reuniram, tomaram juntamente conselho. 

 

Nessa passagem do conto, a narrativa é construída por meio da 

apresentação de eventos sequenciais e da descrição das reações das 

personagens, como a emoção de surpresa e o sentimento de perplexidade 

daqueles que testemunham a estranha atitude do pai que “deu para estarrecer 

de todo a gente”, criando efeitos patêmicos no discurso. Relata o comportamento 

inesperado e a situação de ausência do pai, descrevendo a decisão dele de 

permanecer na canoa, “naqueles espaços do rio, de meio a meio” indicando a 

localização central, talvez, o leito do rio.  

Havia a estranheza que essa escolha causava, “deu para estarrecer de 

todo a gente” e a reunião dos “parentes, vizinhos e conhecidos nossos” para 

tomar conselho diante dessa situação incomum e o impacto que essa tem na 



 103 

comunidade. Aqui, identificamos comportamentos enunciativos do modo 

elocutivo, inclusive. Há um foco na progressão dos acontecimentos e na 

descrição de situações, o que contribui para caracterizar o modo de organização 

narrativo. 

Nossa mãe, vergonhosa, se portou com muita cordura; por isso, todos 
pensaram de nosso pai a razão em que não queriam falar: doideira. Só 
uns achavam o entanto de poder também ser pagamento de promessa; 
ou que, nosso pai, quem sabe, por escrúpulo de estar com alguma feia 
doença, que seja, a lepra, se desertava para outra sina de existir, perto 
e longe de sua família dele. As vozes das notícias se dando pelas 
certas pessoas — passadores, moradores das beiras, até do afastado 
da outra banda — descrevendo que nosso pai nunca se surgia a tomar 
terra, em ponto nem canto, de dia nem de noite, da forma como cursava 
no rio, solto solitariamente. Então, pois, nossa mãe e os aparentados 
nossos, assentaram: que o mantimento que tivesse, ocultado na 
canoa, se gastava; e, ele, ou desembarcava e viajava s'embora, para 
jamais, o que ao menos se condizia mais correto, ou se arrependia, por 
uma vez, para casa. 

 

O trecho aborda as possíveis razões para o comportamento incomum do 

pai e explora diferentes pontos de vista, levantando hipóteses como a ideia de 

“doideira”, “pagamento de promessa” ou possibilidade “de estar com alguma feia 

doença”. Há presença de um comportamento elocutivo na tentativa de 

convencimento por parte das personagens, como em “Nossa mãe, vergonhosa, 

se portou com muita cordura” e “nossa mãe e os aparentados nossos”, sobre a 

situação do pai, buscando compreender o motivo por trás de suas ações. 

 Logo, a argumentação se desenvolve a partir da análise de informações, 

como as vozes das notícias e das conjecturas sobre o que poderia estar 

acontecendo, discutindo e apresentando diferentes perspectivas sobre o 

comportamento do pai. Havia especulações da comunidade, “descrevendo que 

nosso pai nunca se surgia a tomar terra, em ponto nem canto, de dia nem de 

noite, da forma como cursava no rio, solto solitariamente”, criando um senso de 

mistério e intriga em torno do destino do pai. Aqui, podemos encontrar a 

modalidade delocutiva nesse comportamento enunciativo. 

No que num engano. Eu mesmo cumpria de trazer para ele, cada dia, 
um tanto de comida furtada: a idéia que senti, logo na primeira noite, 
quando o pessoal nosso experimentou de acender fogueiras em 
beirada do rio, enquanto que, no alumiado delas, se rezava e se 
chamava. Depois, no seguinte, apareci, com rapadura, broa de pão, 
cacho de bananas. Enxerguei nosso pai, no enfim de uma hora, tão 
custosa para sobrevir: só assim, ele no ao-longe, sentado no fundo da 
canoa, suspendida no liso do rio. Me viu, não remou para cá, não fez 
sinal. Mostrei o de comer, depositei num oco de pedra do barranco, a 
salvo de bicho mexer e a seco de chuva e orvalho. Isso, que fiz, e refiz, 



 104 

sempre, tempos a fora. Surpresa que mais tarde tive: que nossa mãe 
sabia desse meu encargo, só se encobrindo de não saber; ela mesma 
deixava, facilitado, sobra de coisas, para o meu conseguir. Nossa mãe 
muito não se demonstrava. 

 

No excerto acima, há relato das ações do narrador em relação ao seu pai, 

descrevendo como ele traz comida diariamente para o pai, mesmo este 

permanecendo na canoa no meio do rio, produzindo sentidos de preocupação e 

cuidado com o genitor. A narrativa é construída por meio da apresentação de 

eventos sequenciais, como o momento em que o narrador aparece com comida, 

enxerga o pai à distância e deposita a comida em um local seguro.  

Há uma modalidade delocutiva de construção enunciativa na revelação 

relacionada ao conhecimento da mãe sobre o encargo do narrador, em “só se 

encobrindo de não saber” e “facilitado”, contribuindo para a atmosfera 

melancólica do texto. Assim, a presença de elementos narrativos como 

personagens, ações, descrições e a sequência de eventos contribui para 

caracterizar o modo de organização narrativo. 

 
Mandou vir o tio nosso, irmão dela, para auxiliar na fazenda e nos 
negócios. Mandou vir o mestre, para nós, os meninos. Incumbiu ao 
padre que um dia se revestisse, em praia de margem, para esconjurar 
e clamar a nosso pai o 'dever de desistir da tristonha teima. De outra, 
por arranjo dela, para medo, vieram os dois soldados. Tudo o que não 
valeu de nada. Nosso pai passava ao largo, avistado ou diluso, 
cruzando na canoa, sem deixar ninguém se chegar à pega ou à fala. 
Mesmo quando foi, não faz muito, dos homens do jornal, que trouxeram 
a lancha e tencionavam tirar retrato dele, não venceram: nosso pai se 
desaparecia para a outra banda, aproava a canoa no brejão, de léguas, 
que há, por entre juncos e mato, e só ele conhecesse, a palmos, a 
escuridão, daquele. 

 

Nessa passagem do conto, identificamos elementos descritivos e 

argumentativos. Há uma descrição dos esforços infrutíferos feitos pela família 

para tentar fazer com que o pai desista de sua atitude, como a chegada do tio, 

do mestre, do padre e dos “dois soldados”, mas, infelizmente, “Tudo o que não 

valeu de nada” produz sentidos de frustração, diante da persistência do pai em 

evitar contato e indica um comportamento enunciativo elocutivo de um ponto de 

vista.   

Além disso, a narrativa descreve as ações do pai, “avistado ou diluso” 

cruzando o rio na canoa e evitando contato com outras pessoas, mesmo diante 

das tentativas malsucedidas de aproximação e intervenção, não conseguiram 



 105 

dissuadi-lo. A presença de componentes descritivos, como a chegada dos 

personagens e a argumentação linear sobre os esforços que foram feitos para 

mudar a situação, caracterizam o modo descritivo e um procedimento de 

encenação argumentativa. 

A gente teve de se acostumar com aquilo. Às penas, que, com aquilo, 
a gente mesmo nunca se acostumou, em si, na verdade. Tiro por mim, 
que, no que queria, e no que não queria, só com nosso pai me achava: 
assunto que jogava para trás meus pensamentos. O severo que era, 
de não se entender, de maneira nenhuma, como ele agüentava. De dia 
e de noite, com sol ou aguaceiros, calor, sereno, e nas friagens terríveis 
de meio-do-ano, sem arrumo, só com o chapéu velho na cabeça, por 
todas as semanas, e meses, e os anos — sem fazer conta do se-ir do 
viver. Não pojava em nenhuma das duas beiras, nem nas ilhas e croas 
do rio, não pisou mais em chão nem capim. Por certo, ao menos, que, 
para dormir seu tanto, ele fizesse amarração da canoa, em alguma 
ponta-de-ilha, no esconso. Mas não armava um foguinho em praia, 
nem dispunha de sua luz feita, nunca mais riscou um fósforo. O que 
consumia de comer, era só um quase; mesmo do que a gente 
depositava, no entre as raízes da gameleira, ou na lapinha de pedra do 
barranco, ele recolhia pouco, nem o bastável. Não adoecia? E a 
constante força dos braços, para ter tento na canoa, resistido, mesmo 
na demasia das enchentes, no subimento, aí quando no lanço da 
correnteza enorme do rio tudo rola o perigoso, aqueles corpos de 
bichos mortos e paus-de-árvore descendo — de espanto de esbarro. 
E nunca falou mais palavra, com pessoa alguma. Nós, também, não 
falávamos mais nele. Só se pensava. Não, de nosso pai não se podia 
ter esquecimento; e, se, por um pouco, a gente fazia que esquecia, era 
só para se despertar de novo, de repente, com a memória, no passo 
de outros sobressaltos. 

 

Nesse fragmento, o narrador descreve detalhadamente a rotina e o 

comportamento peculiar do pai, introspectivo, reforçando a ideia de sua 

obstinação e isolamento social. “Não pojava em nenhuma das duas beiras, nem 

nas ilhas e croas do rio, não pisou mais em chão nem capim”, sinaliza um 

comportamento enunciativo delocutivo e indica que o pai escolheu viver na 

terceira margem, conforme revela o conto.  

Destaca a adaptação da “gente” à situação do pai e o tom de 

contemplação do filho em “Tiro por mim, que, no que queria, e no que não queria, 

só com nosso pai me achava: assunto que jogava para trás meus pensamentos”; 

expressando uma reflexão pessoal sobre a busca por algo desejado ou não 

desejado, e afirma que só consegue se encontrar consigo mesma ao se voltar 

para "nosso pai" apontando para um comportamento enunciativo elocutivo.  

Há uma referência à imagem do pai na vida do narrador, indicando que 

ele só encontra conforto ou entendimento ao se conectar com essa figura 

paterna, talvez lembrando ou refletindo sobre ensinamentos ou conselhos 



 106 

recebidos. Além disso, há utilização de componentes da construção descritiva 

para apresentar suas ações, condições físicas, pois o alimento “ele recolhia 

pouco, nem o bastável”; “O que consumia de comer, era só um quase” e o 

ambiente ao redor “mesmo na demasia das enchentes” indicava condições 

adversas.  

Ao mesmo tempo, há uma narrativa que relata a persistência desse 

comportamento ao longo do tempo e como a família reagia a isso, “Às penas, 

que, com aquilo, a gente mesmo nunca se acostumou, em si, na verdade”. Desse 

modo, a descrição minuciosa do cotidiano do pai, suas atitudes e as condições 

em que vive se desenrola numa cronologia contínua, bem como a narrativa da 

família que tenta entender e conviver com essa situação, contribuem para 

caracterizar essa passagem do conto como descritiva e narrativa. 

Minha irmã se casou; nossa mãe não quis festa. A gente imaginava 
nele, quando se comia uma comida mais gostosa; assim como, no 
gasalhado da noite, no desamparo dessas noites de muita chuva, fria, 
forte, nosso pai só com a mão e uma cabaça para ir esvaziando a 
canoa da água do temporal. Às vezes, algum conhecido nosso achava 
que eu ia ficando mais parecido com nosso pai. Mas eu sabia que ele 
agora virara cabeludo, barbudo, de unhas grandes, mal e magro, ficado 
preto de sol e dos pêlos, com o aspecto de bicho, conforme quase nu, 
mesmo dispondo das peças de roupas que a gente de tempos em 
tempos fornecia. 

 

Nessa cronologia contínua, há uma narrativa que aborda diferentes 

eventos, como o casamento da irmã, a recusa da mãe em fazer festa e a 

descrição do pai em situações diversas, como durante a alimentação e nos 

momentos de chuva. Ademais, a recusa da mãe em fazer festa de casamento 

da irmã e a imaginação do pai nas situações cotidianas indicam a persistência e 

influência do pai mesmo em sua ausência física.  

Há uma descrição detalhada das características físicas do pai, quando 

alguém acha que estão ficando mais parecidos e, após certo período, o estilo de 

vida primitivo, transforma a imagem do pai como em “cabeludo”, “barbudo”, “mal 

e magro” e “aspecto de bicho” produzindo sentidos de um homem selvagem. 

Aqui, o narrador-contador assume um comportamento enunciativo elocutivo 

motivado pela avaliação que faz do pai. 

Destarte, a presença de componentes narrativos, que contam eventos e 

a evolução da situação, destacando mudanças nas dinâmicas familiares, assim 

como a descrição minuciosa dos personagens e cenários contemplativos, 



 107 

contribuem para caracterizar essa passagem nostálgica do conto como um modo 

de organização discursivo narrativo e descritivo. 

 
Nem queria saber de nós; não tinha afeto? Mas, por afeto mesmo, de 
respeito, sempre que às vezes me louvavam, por causa de algum meu 
bom procedimento, eu falava: — "Foi pai que um dia me ensinou a 
fazer assim..."; o que não era o certo, exato; mas, que era mentira por 
verdade. Sendo que, se ele não se lembrava mais, nem queria saber 
da gente, por que, então, não subia ou descia o rio, para outras 
paragens, longe, no não-encontrável? Só ele soubesse. Mas minha 
irmã teve menino, ela mesma entestou que queria mostrar para ele o 
neto. Viemos, todos, no barranco, foi num dia bonito, minha irmã de 
vestido branco, que tinha sido o do casamento, ela erguia nos braços 
a criancinha, o marido dela segurou, para defender os dois, o guarda-
sol. A gente chamou, esperou. Nosso pai não apareceu. Minha irmã 
chorou, nós todos aí choramos, abraçados. 

 

No texto acima, identificamos a presença de elementos narrativos e 

argumentativos. Logo, a narrativa está presente na exposição dos eventos, 

envolvendo a relação entre o narrador e seu pai, bem como as situações em que 

a família sofre e espera a presença do pai para apresentar-lhe o neto, mas 

esperam em vão “Minha irmã chorou, nós todos aí choramos, abraçados”. Aqui, 

identificamos um comportamento enunciativo na modalidade elocutiva. 

Há uma sequência de eventos contados que proporcionam uma 

progressão temporal, numa cronologia contínua. Seguidamente, surge o modo 

de organização argumentativo no questionamento do narrador sobre o afeto do 

pai, suas ações e o motivo pelo qual ele não se envolve mais com a família, 

efetuando operações de pensamento que constroem as explicações.  

O narrador expressa seu ponto de vista, fazendo reflexões sobre a 

ausência e o comportamento do pai, mentindo, atribuindo qualificações positivas 

e boas ações ao pai, indicando uma busca por reconhecimento e validação que 

não são recebidos, buscando preservar uma imagem positiva do pai, apesar da 

realidade de sua ausência e falta de interesse em permanecer com a família. 

Minha irmã se mudou, com o marido, para longe daqui. Meu irmão 
resolveu e se foi, para uma cidade. Os tempos mudavam, no devagar 
depressa dos tempos. Nossa mãe terminou indo também, de uma vez, 
residir com minha irmã, ela estava envelhecida. Eu fiquei aqui, de resto. 
Eu nunca podia querer me casar. Eu permaneci, com as bagagens da 
vida. Nosso pai carecia de mim, eu sei — na vagação, no rio no ermo 
— sem dar razão de seu feito. Seja que, quando eu quis mesmo saber, 
e firme indaguei, me diz-que-disseram: que constava que nosso pai, 
alguma vez, tivesse revelado a explicação, ao homem que para ele 
aprontara a canoa. Mas, agora, esse homem já tinha morrido, ninguém 
soubesse, fizesse recordação, de nada mais. Só as falsas conversas, 
sem senso, como por ocasião, no começo, na vinda das primeiras 



 108 

cheias do rio, com chuvas que não estiavam, todos temeram o fim-do-
mundo, diziam: que nosso pai fosse o avisado que nem Noé, que, por 
tanto, a canoa ele tinha antecipado; pois agora me entrelembro. Meu 
pai, eu não podia malsinar. E apontavam já em mim uns primeiros 
cabelos brancos. 

 

Na narrativa acima, há uma sequência de eventos que reflete as 

mudanças na vida do narrador e da família, como em “Nossa mãe terminou indo 

também, de uma vez, residir com minha irmã, ela estava envelhecida”. O filho 

descreve o que aconteceu com seus familiares, como a mudança de sua irmã e 

irmão para longe, a decisão da mãe de também se mudar e a permanência do 

narrador na região em “Eu fiquei aqui, de resto”. Novamente, há presença do 

modo elocutivo nos enunciados. 

Este, relata seu estado atual, “E apontavam já em mim uns primeiros 

cabelos brancos” mencionando que permaneceu no lugar com as “bagagens da 

vida” e que “nunca podia querer” se casar, criando um contraste com os outros 

membros da família. O narrador-contador recebe de maneira mais ou menos 

passiva, é afetado pela ação do tempo e é mais ou menos submisso a ela. 

Há uma descrição sobre as razões do pai em relação à canoa, se haveria 

explicação dada por ele a alguém antes de falecer. Logo, o trecho acima 

apresenta uma ordem cronológica e elementos que caracterizam o modo de 

organização narrativo, de forma predominante. No entanto, incorpora elementos 

descritivos para fornecer informações sobre os personagens e a situação em 

que se encontram, sugerindo uma reflexão sobre o passado e o curso da vida. 

 
Sou homem de tristes palavras. De que era que eu tinha tanta, tanta 
culpa? Se o meu pai, sempre fazendo ausência: e o rio-rio-rio, o rio — 
pondo perpétuo. Eu sofria já o começo de velhice — esta vida era só o 
demoramento. Eu mesmo tinha achaques, ânsias, cá de baixo, 
cansaços, perrenguice de reumatismo. E ele? Por quê? Devia de 
padecer demais. De tão idoso, não ia, mais dia menos dia, fraquejar do 
vigor, deixar que a canoa emborcasse, ou que bubuiasse sem pulso, 
na levada do rio, para se despenhar horas abaixo, em tororoma e no 
tombo da cachoeira, brava, com o fervimento e morte. Apertava o 
coração. Ele estava lá, sem a minha tranqüilidade. Sou o culpado do 
que nem sei, de dor em aberto, no meu foro. Soubesse — se as coisas 
fossem outras. E fui tomando ideia. 

 

Nessa passagem, o narrador-contador relata eventos e sentimentos, 

questiona sobre sua própria culpa e reflete sobre a situação em que se encontra. 

Há descrição dos sentimentos e pensamentos do narrador em relação à sua 



 109 

própria vida e à ausência do pai. “Soubesse – se as coisas fossem outras” sugere 

um desejo de entendimento e mudança nas circunstâncias. Há um processo 

narrativo de degradação do sujeito e um comportamento enunciativo elocutivo. 

Ainda, o narrador convoca o leitor a compartilhar dos seus pensamentos. 

em “Eu sofria já o começo de velhice – esta vida era só o demoramento”, relata 

sua condição de homem envelhecido, com agravos à saúde e reflete sobre o 

estado do pai, pois “E ele? Por quê? Devida de padecer demais” e as possíveis 

consequências de sua ausência. Outra vez, um procedimento de construção 

enunciativa na modalidade elocutiva. 

A descrição da canoa prestes a emborcar na levada do rio, rumo à 

cachoeira, intensifica a angústia do narrador. Pondera sobre o sofrimento e a 

vulnerabilidade do pai, questiona a culpa que sente, já que “Ele estava lá, sem a 

minha tranquilidade”, mesmo sem saber ao certo do que se trata, cria uma 

atmosfera de incerteza e remorso, pensa sobre a vida e a morte, evidenciando 

a autorreflexão do personagem em relação aos acontecimentos, numa análise 

introspectiva e filosófica. 

 
Sem fazer véspera. Sou doido? Não. Na nossa casa, a palavra doido 
não se falava, nunca mais se falou, os anos todos, não se condenava 
ninguém de doido. Ninguém é doido. Ou, então, todos. Só fiz, que fui 
lá. Com um lenço, para o aceno ser mais. Eu estava muito no meu 
sentido. Esperei. Ao por fim, ele apareceu, aí e lá, o vulto. Estava ali, 
sentado à popa. Estava ali, de grito. Chamei, umas quantas vezes. E 
falei, o que me urgia, jurado e declarado, tive que reforçar a voz: — 
"Pai, o senhor está velho, já fez o seu tanto... Agora, o senhor vem, 
não carece mais... O senhor vem, e eu, agora mesmo, quando que 
seja, a ambas vontades, eu tomo o seu lugar, do senhor, na canoa!..." 
E, assim dizendo, meu coração bateu no compasso do mais certo. 

 

Nesse fragmento, o narrador assume um comportamento enunciativo 

elocutivo ao se questionar sobre a loucura. A negação da palavra “doido” na 

família sugere uma atitude de respeito e compreensão em relação à saúde 

mental, rejeitando o rótulo de loucura e há uma encadeação de ações que o 

narrador realiza ao ir até o pai na canoa e a presença da modalidade alocutiva, 

inclusive. Há uma descrição do ambiente, suas atitudes e o diálogo com o pai.  

O emprego da expressão “o meu sentido” indica um estado de consciência 

aguçado e determinado. Na sequência, o filho tenta persuadir o pai a voltar, 

como em “Chamei umas quantas vezes. E falei, o que me urgia, jurado e 

declarado, tive que reforçar a voz” apresentando razões tal qual a idade 



 110 

avançada do seu genitor, sugerindo que ele já “fez o seu tanto” e “não carece 

mais” permanecer naquele estado, na tentativa de fazer o pai abandonar sua 

jornada solitária no rio.  

O narrador expressa sua vontade de assumir o lugar do pai na canoa, “Eu 

tomo o seu lugar, do senhor, na canoa!”, revelando sua determinação em 

assumir responsabilidades, insistindo na ideia de que o pai não necessita mais 

se manter naquele estilo de vida, sugerindo que ele já fez o suficiente, agora é 

hora de voltar, o filho se oferece para assumir esse papel. A canoa representa 

simbolicamente a jornada de vida do pai. Assim, identificamos a presença de 

componentes narrativos e argumentativos, quando o narrador expressa suas 

razões e argumenta com o pai sobre a necessidade de mudança. 

 
Ele me escutou. Ficou em pé. Manejou remo n'água, proava para cá, 
concordado. E eu tremi, profundo, de repente: porque, antes, ele tinha 
levantado o braço e feito um saudar de gesto — o primeiro, depois de 
tamanhos anos decorridos! E eu não podia... Por pavor, arrepiados os 
cabelos, corri, fugi, me tirei de lá, num procedimento desatinado. 
Porquanto que ele me pareceu vir: da parte de além. E estou pedindo, 
pedindo, pedindo um perdão. 

 

O trecho destacado descreve uma sequência de eventos, 

comportamentos enunciativos na modalidade alocutiva, como a interação entre 

o narrador e seu pai na canoa, a reação do pai ao ouvir o apelo do filho e a fuga 

desesperada do narrador “num procedimento desatinado” por algo que parece 

vir “da parte além”. A mudança inesperada de comportamento do pai, 

manifestada pelo gesto de saudação e pela concordância em trazer a canoa para 

cá, é um ponto de virada na narrativa. Aqui, o filho expressa medo e pavor em 

relação ao pai e há uma progressão temporal dos acontecimentos, assinalando 

sequências e princípios de uma organização narrativa.  

A caracterização dos gestos e ações do pai, como “ele tinha levantado o 

braço e feito um saudar de gesto”, evidencia a presença do modo de organização 

descritivo. O pedido de perdão no final do trecho, “estou pedindo, pedindo, 

pedindo um perdão” indica uma consciência do narrador, de sua reação 

impulsiva (a fuga desatinada) e a necessidade de redenção. A repetição da 

palavra “pedindo” reforça a intensidade do desejo de perdão, num 

comportamento enunciativo alocutivo. 

 



 111 

Sofri o grave frio dos medos, adoeci. Sei que ninguém soube mais dele. 
Sou homem, depois desse falimento? Sou o que não foi, o que vai ficar 
calado. Sei que agora é tarde, e temo abreviar com a vida, nos rasos 
do mundo. Mas, então, ao menos, que, no artigo da morte, peguem em 
mim, e me depositem também numa canoinha de nada, nessa água 
que não para, de longas beiras: e, eu, rio abaixo, rio a fora, rio a dentro 
— o rio. 

 

Na última passagem do texto, o narrador descreve a experiência 

vivenciada pelo medo e sua doença, como em “Sofri o grave frio dos medos” e 

“adoeci”, mostra um sofrimento profundo e uma consequente enfermidade, bem 

como um estado emocional afetado, atual situação em que vive. Questiona sobre 

sua coragem em “sou homem, depois desse falimento?”, numa ponderação 

profunda sobre a sua identidade após a experiência difícil e traumática. Aqui, 

enuncia no modo elocutivo. 

Ademais, expressa um senso de desânimo e reflete sobre sua existência, 

suas experiências e emoções profundas, num tom contemplativo e resignado, 

sugerindo uma aceitação da condição do narrador. Há um momento de 

resignação ou aceitação do que não pode ser mudado, no exemplo, “o que não 

foi, o que vai ficar calado”, marcas de um comportamento de modalidade 

elocutiva. 

A metáfora da “canoinha de nada” na água em que o narrador deseja ser 

depositado na morte simboliza uma busca pela simplicidade e insignificância no 

fim da vida, em “agora é tarde”. Vimos uma preocupação com a mortalidade e o 

desejo de evitar a antecipação da própria morte em “e temo abreviar com a vida, 

nos rasos do mundo”.  Novamente, os trechos ressaltados indicam enunciados 

de comportamento na modalidade elocutiva. 

Isso nos leva a observar que a afirmação “Sei que ninguém soube mais 

dele” retrata uma solidão ou desconexão do narrador em relação ao outros. Além 

disso, o simbolismo constante do rio ao longo do conto representa a fluidez da 

vida, suas experiências e a inevitabilidade do curso do tempo. Logo, 

identificamos procedimentos de configuração de elementos descritivos e 

narrativos no modo de organização do discurso. 

 
 
 
 
 



 112 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
Por meio da aplicação da Teoria Semiolinguística, identificamos 

sequências discursivas que envolviam mais de um modo de organização do 

discurso e compreendemos, segundo Patrick Charaudeau, todos os modos se 

interpenetram. No entanto, a separação dos modos de organização tem 

finalidade didática e que as marcas linguísticas revelam escolhas do autor do 

conto que influenciam no texto. Na obra analisada, a alta recorrência de 

componentes narrativos e a estruturação enunciativa está fortemente atrelada 

ao modo de organização do discurso narrativo, de acordo com o comportamento 

do sujeito enunciador. 

 

REFERÊNCIAS 

CHARAUDEAU, P. Uma análise semiolinguística do texto e do discurso. In: 
PAULIUKONIS, M. A. L. & GAVAZZI, S. (Orgs.) Da língua ao discurso: 
reflexões para o ensino. 2. ed. Rio de Janeiro: Lucerna, p. 11- 30, 2007. 

CHARAUDEAU, Patrick. Linguagem e Discurso: modos de organização. São 
Paulo: Contexto, 2008. 

COELHO, Thainá França. Do clássico aos quadrinhos: uma análise 

semiolinguística da quadrinização de “A Cartomante”. 2022. 132 f. Dissertação 

(Mestrado em Estudos de Linguagem) - Programa de Pós-Graduação em 

Estudos de Linguagem, Instituto de Letras, Universidade Federal Fluminense, 

Niterói, 2022. 

CORTE, Simone Dalla. Modos de organização do discurso e representação 
de um governo latino-americano no gênero reportagem. 2009.Dissertação 
(Mestrado em Estudos Linguísticos). Universidade de Santa Maria, RS, 2009. 

ROSA, João Guimarães. A terceira margem do rio. Primeiras estórias, v. 14, 
p. 32-37, 1988. 

 

  



 113 

CAPÍTULO 08 
O ENSINO DE LITERATURA PAUTADO NO 

ACONTECIMENTO LITERÁRIO E HORIZONTE DE 
EXPECTATIVA NA SALA DE AULA DE ENSINO 

MÉDIO 
 

 

 

Michel Augusto Carvalho da Silva1 

 

1 Doutorando em Estudos Literários pela Universidade Federal do Piauí – UFPI. 

 
RESUMO:  
O presente artigo apresenta reflexões acerca das razões que justificam o ensino 
de literatura no ensino médio, relacionando os objetivos previstos na Lei de 
Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDBEN 9394/96) com a prática 
utilizada em sala de aula através do livro didático. Após isso, propomos uma 
prática de ensino que tenha o leitor como centro da prática de ensino, pautando-
se nas teses de “acontecimento literário” e “horizonte de expectativa” propostos 
na estética da recepção elaborada por Hans Robert Jauss (1994). Acreditamos 
que uma prática de ensino elaborada nos termos propostos seja mais eficaz para 
a construção de leitores literários nas escolas de ensino médio, capazes de 
refletir sobre o que estão lendo, percebendo as características estéticas 
intrínsecas à obra, ao período e ao contexto em que foram escritas. 
Palavras-chave: Literatura no ensino médio. Estética da recepção. 
Acontecimento literário. Horizonte de expectativa. 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

 O presente estudo reflete sobre as razões que justificam a presença da 

literatura no ensino médio e se os objetivos previstos na Lei de Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional (LDBEN nº 9394/96) estão associados com essas razões. 

Em seguida, refletiremos sobre a prática de ensino de literatura em sala de aula, 

a partir de uma leitura das Orientações Curriculares Nacionais para o Ensino 

Médio de Linguagens, Códigos e suas Tecnologias, procurando verificar se essa 

prática está de acordo com as razões para que a literatura esteja em sala de 

aula, bem como se a disciplina atinge seus objetivos da forma como vem sendo 

ensinada. 



 114 

 Em seguida, apresentaremos os conceitos de “acontecimento literário” e 

“horizonte de expectativa” – propostas na estética da recepção elaborada por 

Hans Robert Jauss em 1967 durante uma palestra na Universidade de 

Constança, na Alemanha – para fundamentarmos uma prática de ensino que 

considere o estudante, enquanto leitor, como o agente criador de sentidos 

durante a leitura de um texto literário e, por essa razão, o ensino de literatura só 

conseguirá formar leitores literários se levar em consideração o horizonte de 

expectativa dos seus alunos, bem como permitir a eles a experiência literária 

através da leitura das obras e não dos resumos e comentários presentes no livro 

didático.  

 

2 O ENSINO DE LITERATURA NO ENSINO MÉDIO  

 

A problemática do ensino de literatura no Ensino Médio nos remete à 

reflexão sobre a própria função do ensino médio. De acordo com a LDBEN nº 

9394/96, os objetivos no ensino médio são os seguintes (art. 35): 

 
I - a consolidação e o aprofundamento dos conhecimentos adquiridos 
no ensino fundamental, possibilitando o prosseguimento de estudos; 
II - a preparação básica para o trabalho e a cidadania do educando, 
para continuar aprendendo, de modo a ser capaz de se adaptar com 
flexibilidade a novas condições de ocupação ou aperfeiçoamento 
posteriores; 
III - o aprimoramento do educando como pessoa humana, incluindo a 
formação ética e o desenvolvimento da autonomia intelectual e do 
pensamento crítico; 
IV - a compreensão dos fundamentos científico-tecnológicos dos 
processos produtivos, relacionando a teoria com a prática, no ensino 
de cada disciplina. (LDBEN, 1996). 
 

 O terceiro inciso do artigo 35 da LDBEN deixa evidente qual a função do 

ensino de literatura no ensino médio. O aprimoramento do educando como 

pessoa humana, a formação ética e intelectual, visando ao desenvolvimento do 

pensamento crítico, dá ao ensino médio uma função que transcende a de 

formação de operários para o sistema e tentam garantir ao estudante a sua 

própria humanidade. Mas pode a literatura garantir ao estudante a possibilidade 

de aprimorar-se enquanto humano? A forma como a literatura é ensinada aos 

estudantes pode garantir que se chegue a esses objetivos? Para respondermos 

a essas perguntas refletiremos primeiramente à função ensino de língua 



 115 

portuguesa para, em seguida, adentrarmos na problemática do ensino de 

literatura brasileira. 

 
No caso do ensino da Língua Portuguesa pode-se formular a hipótese 
de que, mesmo não tendo oportunidade de seguir um curso superior, 
se o aluno sair da escola com domínio razoável da escrita em todas as 
suas implicações (ortografia, registro etc.) ele se estará capacitado 
para atender às solicitações da vida cotidiana. Em outros termos, o 
ensino da Língua Materna, ao desenvolver no aluno aptidões que lhe 
permitam enfrentar as exigências da vida social e do mercado de 
trabalho, terá cumprido muito bem o seu papel (OSAKABE ; 
FREDERICO, 2004, p. 67). 
 

 É evidente que o domínio da língua portuguesa é útil à vida social do 

estudante, queira ele continuar estudando ou ingressar no mercado de trabalho. 

Mas qual a função do ensino de Literatura Brasileira aos alunos que não queiram 

desenvolver algum trabalho especificamente na área? A resposta para essa 

pergunta é a chave para entendermos o currículo e a forma como o ensino de 

Literatura é desenvolvido no Ensino Médio. 

 As Orientações Curriculares para o Ensino Médio iniciam sua 

argumentação quanto à importância do ensino de literatura no ensino médio com 

o depoimento de uma mãe que, ao tentar definir a arte, apresenta-a a como um 

trabalho de delicadeza, um trabalho diferente dos demais, justamente por trazer 

uma alegria (Brasil, 2006, p. 50). Ou seja, a arte “rompe com a hegemonia do 

trabalho alienado (aquele que é executado pelo trabalhador sem nele ver outra 

finalidade senão proporcionar o lucro ao dono dos modos de produção), do 

trabalho-dor” (p. 52). Em outras palavras, a literatura permite ao homem 

desenvolver o que é próprio do ser humano, tira-o da alienação de um modo de 

vida voltado apenas para a produção de lucro que o limita a uma máquina e 

devolve a ele o sentir-se humano. 

 O conhecimento que o ensino de literatura pode assegurar ao aluno é 

exatamente o conhecimento do homem enquanto ser que está vivo, que socializa 

e que sente. A literatura é o conhecimento do homem sobre si e sobre o mundo 

que habita a partir da palavra escrita ou oralizada. 

 
Como a filosofia e as ciências humanas, a literatura é pensamento e 
conhecimento do mundo psíquico e social em que vivemos. A realidade 
que a literatura aspira compreender é, simplesmente (mas, ao mesmo 
tempo, nada é assim tão complexo), a experiência humana 
(TODOROV, 2012, p. 77). 
 



 116 

 Todorov confirma a função direcionada ao ensino de literatura como um 

conhecimento humanizador, uma vez que a literatura tenta compreender a 

própria natureza da experiência humana enquanto ser racional e social. Através 

da leitura literária o aluno tem acesso a outras experiências, em outros mundos 

e em outras épocas e justamente por isso ampliam a sua formação humana, 

como um ser ético e crítico, capaz de compreender e julgar seu meio social. 

 Através da literatura, o leitor tem acesso a uma representação da 

realidade nas mais diversas variedades, como representações miméticas, 

paródias, míticas que “projetam uma luz sobre o mundo conhecido, que 

reinterpreta para o leitor a forma habitual de entendê-lo” (Colomer, 2007, p. 26). 

 
O texto literário ostenta a capacidade de reconfigurar a atividade 
humana e oferece instrumentos para compreendê-la, posto que, ao 
verbalizá-la, cria um espaço específico no qual se constroem e 
negociam os valores e o sistema estético de uma cultura (COLOMER, 
2007, p. 27). 
 

 Portanto, a leitura de textos literários permite ao leitor um maior 

entendimento não só da relatividade das experiências humanas, como também 

um melhor entendimento da realidade que na literatura pode encontrar-se 

simulada através da ficção, o conhecimento ético e estético da obra (o que o livro 

diz e como diz). Mas, para que o ensino de literatura atinja os objetivos previstos, 

é preciso refletir sobre os métodos utilizados nas escolas brasileiras de ensino 

médio e os itinerários de leitura – se é que existe um – que consigam sistematizar 

o conhecimento do universo literário. 

 Gonçalves (2012, p. 32) apresenta algumas considerações sobre o ensino 

de literatura no ensino médio. O ensino da literatura brasileira nas escolas 

públicas é dividido entre as aulas de língua portuguesa e produção de textos, 

cabendo ao professor fazer a divisão das aulas de acordo com os assuntos a 

serem ensinados pelas três disciplinas, acarretando um tempo limitado para o 

ensino de literatura: 

 
Do ponto de vista do ensino de literatura, se as práticas de ensino 
relacionadas a ele se restringem apenas às poucas aulas constantes 
da carga horária do ensino médio, por mais empenhado que o 
professor seja, suas ações terão pouco alcance, em razão mesmo da 
exiguidade de tempo (GONÇALVES, 2012, p. 32). 
 

 A questão da falta de tempo destinado ao ensino de literatura sugere que 

há um problema de caráter metodológico e curricular no ensino da mesma, pois, 



 117 

se o foco do ensino de literatura fosse a leitura de textos literários, essa atividade 

de caráter solitário deveria ser realizada em casa, ficando o professor 

encarregado de discutir a interpretação e inquietações que a obra causou nos 

leitores durante as aulas. 

 Segundo Todorov (2012, p.27), na escola “não aprendemos acerca do 

que falam as obras, mas sim do que falam os críticos”. Nas escolas brasileiras, 

especificamente, a leitura das obras e de outras manifestações culturais comuns 

ao Brasil é substituído pelo contexto histórico das escolas literárias, suas 

características e a vida do autor. Essas informações são importantes e podem 

auxiliar em uma melhor leitura e discussão da obra literárias, mas a escola está 

tornando a obra literária um meio secundário ao aluno. Os meios para 

entendimento da obra literária passaram a ser o fim do ensino de literatura 

(Todorov, 2012, p. 31). 

 No caso do ensino de literatura no ensino médio das escolas brasileiras, 

Osakabe e Frederico (2004, p. 62) afirmam que o professor, tendo que seguir a 

organização apresentada pelo livro didático e tentando tornar a recepção do 

conteúdo pelo aluno mais efetiva, acaba reduzindo a assimilação da experiência 

literária do aluno através de práticas como: 

 
a) substituição da literatura difícil por uma literatura considerada mais 
digerível; 
b) simplificação da aprendizagem literária a um conjunto de 
informações externas às obras e aos textos; 
c) substituição dos textos originais por simulacros, tais como 
paráfrases ou resumos (OSAKABE; FREDERICO, 2004, p. 62). 
 

 Como exemplo para a primeira prática de “fuga” do texto literário podemos 

citar a substituição da obra original por uma versão adaptada para quadrinhos, 

ou outros gêneros como uma verão infantil da obra ou mesmo um filme; a 

segunda prática é o uso apenas do livro didático, que apresenta as escolas 

literárias com seus principais autores em ordem cronológica e sem problematizar 

autores que transcendem às características das escolas literárias; a terceira 

prática é a apresentação apenas do resumo da obra, com seus principais 

personagens e suas variadas interpretações e críticas, por serem justamente as 

informações exigidas aos alunos que pretendem ingressar no ensino superior. 

 A substituição da importância da leitura das obras pelo conhecimento dos 

contextos em que foram escritas, bem como a vida dos seus respectivos autores, 



 118 

não é resultado apenas da forma como o plano curricular da disciplina fora 

planejado. Segundo Osakabe e Frederico (2004, p. 63), foi durante o 

Renascimento que a gramática normativa passou a ser priorizada juntamente 

com a visão cronológica da literatura, época em que a concepção de literatura 

era baseada no conceito de modelos a serem seguidos: 

 
Muito mais do que o conhecimento analítico das obras, interessava à 
educação consolidar no aluno um conjunto de informações a respeito 
de obras e autores, cujo domínio se considerava necessário a todo 
cidadão culto (OSAKABE; FREDERICO, 2004, p. 64). 
 

 Assim, o ensino de literatura tornou-se voltado a uma série de informações 

a respeito de modelos estéticos a serem seguidos, e também informações a 

respeito do contexto em que a obra fora escrita e como era a vida dos seus 

autores. 

 As Orientações Curriculares do Ensino Médio apresentam uma série de 

reflexões importantes quanto à prática docente das disciplinas no ensino médio 

e, especificamente para o ensino de literatura, alertam para esse desvio de foco 

da disciplina que pretende causar nos alunos uma fruição estética através da 

leitura das obras literárias, trazendo informações triviais a respeito das obras, 

mas não adentrando no universo representado através da leitura. O documento 

aponta ainda que essa desvalorização do texto literário, esse declínio na 

experiência de leitura, ocorre na transição do ensino fundamental para o ensino 

médio: 

 
Constata-se, de maneira geral, na passagem do ensino fundamental 
para o ensino médio, um declínio da experiência de leitura de textos 
mais complexos da cultura literária, que poderão ser trabalhados lado 
a lado com outras modalidades com as quais estão mais familiarizados, 
como o hip-hop, as letras de músicas, os quadrinhos, o cordel, entre 
outras relacionadas ao contexto cultural menos ou mais urbanos em 
que tais gêneros se produzem na sociedade (BRASIL, 2006, p. 63). 
 

 As razões para o decréscimo na experiência de leitura dos alunos estão 

na forma como a literatura é apresentada aos estudantes nos dois módulos: no 

ensino fundamental o aluno entra em contato com uma literatura infanto-juvenil 

e, segundo Teresa Colomer (2007, p. 88), esses livros são elaborados “como 

uma escada”, ou seja, de acordo com a idade e as características narrativas, que 

evoluem de acordo com o progresso de idade e série dos alunos. 



 119 

 Dessa maneira fica evidente como a prática do ensino de literatura no 

ensino médio impossibilita o aluno de ter uma educação literária que atraia sua 

atenção para as leituras sugeridas pelo livro didático, limitando-se apenas a 

conhecer as escolas literárias e suas características, além do nome dos 

principais autores. Essa metodologia também impossibilita que a literatura, 

enquanto disciplina, cumpra os objetivos previstos na Lei de Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional. 

 Refletindo sobre a discrepância entre a metodologia para o ensino de 

literatura sugerida nas Orientações Curriculares para o Ensino Médio e a forma 

como a literatura de fato é ensinada em sala de aula, tentaremos apresentar 

como as teses propostas por Hans Robert Jauss em A História da Literatura 

como Provocação à Teoria Literária (1994)  podem auxiliar na prática de ensino 

de literatura no ensino médio, auxiliando o professor a fazer com que a literatura 

de fato cumpra seu objetivo de formar leitores literários mais críticos, éticos e 

capazes de exercer efetivamente sua cidadania. 

 

3 O ACONTECIMENTO LITERÁRIO E O HORIZONTE DE EXPECTATIVAS NA 

SALA DE AULA 

 

 A estética da recepção caracteriza-se principalmente por ter como foco do 

estudo literário o leitor. Ao contrário das teorias formalistas e estruturalistas que 

têm sua atenção voltada para o texto, ou das críticas sociológicas que analisam 

a obra literária a partir do contexto em que são produzidas, os teóricos da 

estética da recepção estudam a relação do leitor com o texto, afinal o leitor é 

quem atribui sentido ao que lê. 

 Dentre as teorias da estética da recepção existentes, a de Hans Robert 

Jauss, apresentada em 1967 durante uma palestra na Universidade de 

Constança, na Alemanha, apresenta-se como a mais viável para a prática de 

ensino de literatura, pois tenta unir história e estética a partir do estudo dos 

efeitos do texto literário no público, ou seja, no leitor. O objetivo de Jauss é propor 

uma nova metodologia para a reescrita da história literária a partir do público, 

mas algumas das teses elaboras por Jauss podem ser adequadas também para 

a prática de ensino de literatura em sala de aula, especificamente no ensino 



 120 

médio, no qual o foco é a formação leitora do aluno para a percepção literária 

através do entendimento das diversas práticas e gêneros textuais e de obras 

consagradas da literatura brasileira e portuguesa,  ao contrário do ensino 

fundamental que tem como objetivo a formação leitora do aluno através de livros 

de literatura infanto-juvenil. 

 A primeira interferência que podemos fazer na metodologia de ensino de 

literatura a partir do estudo de Jauss está na forma como a literatura é 

apresentada aos alunos, através de uma divisão cronológica objetiva entre 

escolas literárias, autores e estilos, limitando, por vezes, algumas características 

e autores para que possam ser apresentados aos estudantes de maneira bem 

definida: 

 
A concepção positivista da história como descrição “objetiva” de uma 
sequência de acontecimentos num passado já morto falha tanto no que 
se refere ao caráter artístico da literatura, quanto no que respeita à sua 
historicidade específica. A obra literária não é um objeto que exista por 
si só, oferecendo a cada observador em cada época um mesmo 
aspecto (JAUSS, 1994, p. 24). 
 

 Jauss defende que a obra literária não é um fato histórico, pois ela não é 

depende do contexto histórico para sua existência. As obras literárias escritas 

em um determinado momento histórico servem às gerações futuras, abrindo-se 

a imitações estilísticas, refutações éticas e novas interpretações por parte do 

público dessa nova geração. Assim, a obra deixa de ser vista como um fato 

histórico, preso a um determinado momento no passado, e passa a ser percebida 

como um “acontecimento literário”, que acontece no momento em que o leitor 

entra em contato com o texto literário, observando suas particularidades em 

relação aos textos por ele lidos anteriormente e que servirá de parâmetro para 

leituras posteriores. 

 No ensino de literatura no ensino médio, essa concepção de literatura 

como um acontecimento literário é útil para pensarmos a forma como a disciplina 

é apresentada aos estudantes, e como o professor pode propor novos métodos 

para garantir que os estudantes possam experimentar a literatura a partir da 

percepção das particularidades de cada obra literária a eles apresentada. O livro 

didático apresenta ao professor e alunos uma proposta metodológica que 

apresenta autores e obras literárias seguindo os contextos históricos e escolas 

literárias em que as mesmas estão inseridas. Na prática, o ensino de literatura 



 121 

parte da apresentação do contexto histórico em que a obra e autor estão 

inseridos para apresentar autores e obras literárias desse determinado período, 

diminuindo a importância da leitura das obras apresentadas por parte dos 

estudantes, e distanciando a literatura, enquanto disciplina escolar, da obtenção 

de seus objetivos de formar leitores literários e cidadãos mais críticos, reflexivos 

e éticos. 

 Pautando-se na estética da recepção proposta por Jauss, o ensino de 

literatura poderá partir da leitura da obra literária, as particularidades estéticas 

percebidas pelos alunos para, em seguida, apresentar a escola literária em que 

a obra esteja inserida e o contexto em que a obra foi escrita, vida do autor, etc. 

 A segunda interferência é o que Jauss chama de horizonte de expectativa, 

que pressupõe que a experiência literária do leitor age como um conjunto de 

conhecimentos prévios, tanto literários quando da própria vida, que auxiliam na 

construção de sentidos do texto literário. A leitura de um texto literário é um 

acontecimento que evoca um determinado horizonte de expectativas que 

influenciam o leitor na construção de sentidos do texto, evocando saberes 

prévios sobre o tema, percepções estéticas e determinadas emoções. 

 
A obra que surge não se apresenta como novidade absoluta num 
espaço vazio, mas, por intermédio de avisos, sinais visíveis e invisíveis, 
traços familiares ou indicações implícitas, predispõe seu público para 
recebê-la de maneira bastante definida. Ela desperta a lembrança do 
já lido, enseja logo de início expectativas quanto a “meio e fim”, conduz 
o leitor a determinada postura emocional e, com tudo isso, antecipa um 
horizonte geral de compreensão vinculado, ao qual se pode, então – e 
não antes disso –, colocar a questão acerca da subjetividade da 
interpretação e do gosto dos diversos leitores ou camadas de leitores 
(JAUSS, 1994, p. 28). 
 

 Cada obra literária não se apresenta como algo totalmente novo, pois, no 

acontecimento literário, traços estéticos ou o tema abordado no texto evocam 

lembranças das leituras prévias realizadas pelo leitor, criando um horizonte de 

expectativa da obra, conduzindo o leitor a determinadas emoções e expectativas 

quanto ao que vai acontecer e qual será o fim do texto. Após evocar 

propositalmente um determinado horizonte de expectativas no leitor, o texto 

literário o destrói, com o intuito de servir “não apenas com propósitos críticos, 

mas produzir ele próprio efeitos poéticos” (JAUSS, 1994, p. 28). Em outras 

palavras, é na quebra do horizonte de expectativas que o texto literário 

propositalmente gera no leitor, que está seu efeito poético, o inesperado e o 



 122 

diferente das leituras prévias realizadas por ele, que irá expandir seu horizonte 

nas leituras posteriores a essa. 

 No ensino médio, o horizonte de expectativa poderá funcionar como um 

guia para o professor no momento de seleção das obras que deverão ser lidas 

pelos estudantes. É importante levar em consideração que esse horizonte de 

expectativa dos estudantes de ensino médio é basicamente composto de textos 

de literatura infanto-juvenil e também de textos não-literários, como séries de TV, 

desenhos animados e filmes, requerendo do professor um conhecimento do que 

seus alunos leem e assistem, para assim poder elaborar um roteiro de obras não 

seguindo a cronologia, mas obras que quebrem o horizonte de expectativa 

gerado pela obra anterior e, a partir da leitura de cada uma dessas obras, 

apresentar o autor e o contexto em que elas foram escritas, bem como os traços 

estilísticos inerentes ao autor da obra e à escola literária em que a mesma se 

encaixa. 

 Levar em consideração o texto literário como um acontecimento que 

evoca um determinado horizonte de expectativa nos alunos é um meio 

interessante para se pensar a abordagem da literatura em sala de aula, 

possibilitando ao professor uma prática metodológica pautada na leitura da obra 

em si, e não de resumos e comentários acerca do autor, obra e momento 

histórico em que foi escrita. 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Uma prática de ensino que entende a literatura como um fato histórico e 

apresenta sua evolução cronológica através de autores e obras enquadrados em 

determinados momentos históricos distancia o aluno da leitura da obra, 

impossibilitando a disciplina de atingir os objetivos previstos pela Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional, de formar no ensino médio leitores 

literários capazes de perceber traços estilísticos inerentes às obras, autores e 

escolas literárias, formando-os, através da leitura, cidadão críticos e mais 

humanos. 

 Refletindo sobre o ensino de literatura através da estética da recepção 

proposta por Hans Robert Jauss, a literatura liberta-se do viés histórico e passa 



 123 

a ser entendida como um acontecimento que evoca nos leitores um determinado 

horizonte de expectativa que altera a ordem do ensino de literatura que 

comumente parte do contexto histórico para, em seguida, apresentar a obra aos 

alunos, trazendo o texto literário em primeiro plano e, através da leitura do texto 

proposto aos estudantes, quebrar o horizonte de expectativa gerado pela obra, 

causando-lhes, assim, percepções poéticas e novas emoções que aproximem o 

ensino de literatura da obtenção de seus objetivos no ensino médio. 

 A estética da recepção apresenta a literatura de uma nova maneira, o que 

faz com que a própria forma de ensinar literatura também se modifique, exigindo 

novas maneiras de aproximar o estudante de literatura da disciplina. 

Entendemos que para formar leitores literários na escola é importante aproximá-

los primeiramente do texto literário para, através da leitura do texto, possibilitar 

ao aluno experimentar a literatura não como uma disciplina, mas como um 

acontecimento que evoca emoções e percepções que mudam de obra para obra, 

tornando-os mais sensíveis ao fator literário. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDBs). Brasília: 
MEC, 1996. 
 
______. Orientações curriculares para o ensino médio: Linguagens, códigos 
e suas tecnologias / Secretaria de Educação Básica. Brasília: MEC/SEMTEC, 
2006. 
 
COLOMER, Teresa. Andar entre livros: a leitura literária na escola. São Paulo: 
Global, 2007. 
 
GONÇALVES, Jeosafá F. Ensino é crítica: a literatura no ensino médio. São 
Paulo: Nova Alexandria, 2012. 
 
JAUSS, H. R. A história da literatura como provocação à teoria literária. São 
Paulo: Ática, 1994. 
 
OSAKABE, H.; FREDERICO, E. Y. Literatura. Orientações curriculares do 
ensino médio. Brasília: MEC/ SEB/ DPPEM, 2004. 
 
TODOROV, Tzvetan. A literatura em perigo. 4 ed. Rio de Janeiro: DIFEL, 2012. 
 
  



 124 

CAPÍTULO 09 
A CONSTRUÇÃO IMAGÉTICA DA COMUNICAÇÃO 

DOS “POVOS DA CAPIVARA” 
 

 
 
 

Glecione Ribeiro de Castro1; Lara Ferreira Silva Dias2 

 

1 Especialização em Metodologias do ensino da Língua Portuguesa e Literatura na Educação 

Básica Faculdades Integradas Norte do Paraná-UNOPAR;  
2 Doutoranda em Estudos Literários pela Universidade Federal do Piauí – UFPI. 

 

Um signo é uma coisa que, além da espécie ingerida pelos sentidos, 

faz vir ao pensamento, por si mesma, qualquer outra coisa.  

Santo Agostinho 

 

RESUMO: 
Esta pesquisa busca discutir a construção imagética de comunicação das 
populações ancestrais que habitaram a região da Serra da Capivara, discutindo 
a partir da análise das representações rupestres a composição dos signos de 
linguagem. Visto que ao observar as figuras rupestres nos diferentes sítios 
arqueológicos da região que compõe o Parque Nacional Serra da Capivara 
percebe-se a repetição ou a semelhança em muitos dos desenhos gravados nas 
rochas. Assi, por meio da análise desses registros, com o auxílio da Arqueologia, 
buscaremos identificar os signos linguísticos dos povos que habitaram a região. 
Ao realizar uma primeira análise das representações rupestres percebe-se que 
a composição e contexto nos remetem a símbolos de expressão do cotidiano 
dos povos que habitaram a região em tempos passados. As imagens coletadas 
foram observadas sob a perceptiva de conceitos ligados à informação na 
semiótica social, e nos conceitos de iconografia e iconologia, que vêm sendo 
utilizados para o enriquecimento teórico e metodológico da representação 
imagética. A partir da classificação e categorização dessas figuras rupestres com 
relação aos motivos figurativos e não-figurativos recorrentes foi possível 
entender como processou e se processa a relação das representações rupestres 
dentro do imaginário das populações da região da Serra da Capivara, a qual 
possibilita uma compreensão de como o passado e presente estão relacionados 
no imaginário dessas populações. 
Palavras-chave: Representação rupestre. Comunicação. Signos Linguísticos. 
Serra da Capivara. 
 

 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 



 125 

 

A ação de informar através das imagens é praticada pelo homem desde 

sua ancestralidade até os dias atuais. Mesmo dependendo de um contexto 

compartilhado pelo emissor e pelo receptor, a imagem serve para passar a 

informação. E se o contexto for compartilhado por nações de línguas diferentes, 

a imagem veiculada será compreendida por todos. 

No século XX, a representação rupestre foi entendida como um sistema 

de comunicação. Do ponto de vista da semiologia, passou a ser considerada um 

código simbólico, que deveria ser decifrada como um texto. Em analogia à 

linguagem, os artefatos seriam sistemas de signos que comunicariam 

significados não verbais dentro de uma visão de conjunto, buscando-se a 

organização interna nos painéis. 

Então, nossa pesquisa buscou discutir a construção imagética de 

comunicação das populações ancestrais que habitaram a região da Serra da 

Capivara, discutindo a partir da análise das representações rupestres a 

composição dos signos de linguagem. Visto que ao observar as figuras rupestres 

nos diferentes sítios arqueológicos da região que compõe o Parque Nacional 

Serra da Capivara percebemos a repetição ou a semelhança em muitos dos 

desenhos gravados nas rochas, assim por meio da análise desses registros, com 

o auxílio da Arqueologia, buscamos identificar os signos linguísticos dos povos 

que habitaram a região. 

Nossa pesquisa ocorreu na área do Parque Nacional Serra da Capivara, 

criado através do Decreto Presidencial nº 83.548, de 05 de junho de 1979, com 

uma área de 100.000 ha e posteriormente com novos decretos foram acrescidas 

novas áreas chegando hoje a cerca de 135.000 ha, tendo em vista a finalidade 

de proteger a fauna, flora e todos os monumentos arqueológicos e belezas 

naturais encontradas na região.  

Por repercussão nacional e internacional das descobertas arqueológicas 

na região, realizadas pela FUMDHAM (Fundação Museu do Homem Americano), 

em 1991, a UNESCO (Organização das Nações Unidas para a Educação, a 

Ciência e a Cultura) reconheceu o Parque Nacional Serra da Capivara como 

Patrimônio Natural e Cultural da Humanidade.  



 126 

No parque há uma grande concentração de sítios arqueológicos (locais 

onde são encontrados vestígios dos homens pré-históricos), a maioria com 

pinturas e gravuras rupestres, que demonstra alguns traços culturais dos 

primeiros habitantes dessa região, onde também, segundo pesquisas realizadas 

na área, existem vestígios da presença do homem por volta de 50.000 à 100.000 

anos antes do presente.  

Tendo como precursora e a figura mais emblemática na criação do Parque 

Nacional Serra da Capivara a arqueóloga Niéde Guidon. Ela realizou inúmeras 

pesquisas arqueológicas na região tornando a Serra da Capivara mundialmente 

conhecida.  

Atualmente há muitas pesquisas sobre as representações rupestres, mas 

em sua grande maioria no campo da arqueologia, antropologia, história, e 

poucas dentro do campo da linguagem. Devido a isso percebemos a importância 

de nossa pesquisa, visto a escassez de fontes desse campo, assim possibilitará 

uma maior compreensão e entendimento do contexto cultural que essas 

representações foram construídas, levando em consideração a recorrência das 

representações em sítios diferentes dentro da área de conservação e seu 

entorno. 

Ao realizar a análise das representações rupestres percebemos que a 

composição e contexto nos remetem a símbolos de expressão do cotidiano dos 

povos que habitaram a região em tempos passados. 

Para fundamentar a pesquisa discutimos com os textos “Pinturas 

rupestres do Brasil: uma pequena contribuição” e “Contribuições artísticas e 

socioculturais dos povos originários, as pinturas rupestres” de Michel Justamand, 

“Convite à filosofia.” de Marilene Chauí, “Semiótica Aplicada” de Lúcia Santaella, 

“Semiótica” Charles Sanders Peirce. 

As imagens coletadas foram observadas sob a perceptiva de conceitos 

ligados à informação na semiótica, e nos conceitos de iconografia e iconologia, 

que vêm sendo utilizados para o enriquecimento teórico e metodológico da 

representação imagética.  

O trabalho está estruturado em dois tópicos, onde de início fizemos um 

breve histórico da concepção de linguagem, buscando compreender como a 

linguagem foi considerada ao longo do tempo, pois não há sociedade sem 



 127 

linguagem tão pouco sem comunicação. Utilizamos ainda a ideia da semiótica 

social para discutimos como a comunicação está relacionada com a cultura de 

um determinado povo, possibilitando a compreensão dos signos e seus 

significados. 

Em um segundo momento, apresentar-se-á a discussão acerca das 

representações rupestres e a linguagem, identificando-as no complexo de sítios 

arqueológicos da Serra da Capivara como mecanismo de linguagem, 

categorizando as representações rupestres e analisando-as de acordo com seus 

aspectos de recorrência ou semelhança nos sítios e qual a relação dos signos 

com a cultura dos povos que habitavam a região. 

E esses olhares diversos inquietam para uma discussão do porquê de os 

indivíduos que habitaram a região pintaram as rochas, e o que está por trás das 

representações? E ao longo do trabalho buscamos discutir se as representações 

rupestres seriam um sistema de comunicação ou teriam apenas uma expressão 

desinteressada de algo? Ao final consideramos que quanto mais discutimos 

sobre as intencionalidades das representações rupestres, mais percebemos que 

se trata de uma forma de linguagem elaborada e preservada por tempos dentro 

do contexto dos que habitaram a região “os povos da capivara”.  

 

2. UM BREVE HISTÓRICO DA CONCEPÇÃO DE LINGUAGEM 

 

Ao longo do tempo a linguagem foi considerada na interação e articulação 

entre homem/sociedade, atualmente buscamos dissociar no isolamento 

metodológico, colocando-a em seus aspectos particulares (KRISTEVA, 1969, p. 

14). 

O homem sempre teve grande interesse pela linguagem, e isso fica 

perceptível não só pelo poder em que a linguagem possui em nomear, criar e 

transformar, mas também pela função social que esta representa na sociedade, 

pois através dela é possível trocar experiências, falar sobre o que existiu, poderá 

vir a existir, ou seja, temos um leque de possibilidades. 

Logo, tudo o que se produz como linguagem ocorre em um meio social 

para ser comunicado, portanto, não há sociedade sem linguagem, bem como 

sociedade sem comunicação. Segundo Petter (2017, p. 11), a linguagem 



 128 

“constitui uma realidade material que se relaciona com o que lhe é exterior, com 

o que existe independentemente da linguagem”. 

Neste esforço de conhecer e analisar de forma mais eficaz a linguagem, 

os primeiros aspectos que se sobressaem são denominados por demarcação, 

significação e comunicação. Assim, podemos pontuar que todas as práticas 

humanas são tipos de linguagens, visto que têm a função demarcar, significar e 

comunicar. 

Ao longo dos tempos, a concepção de linguagem foi se modificando, 
dependendo do saber constituído e da ideologia. Até o século XVIII 
predominou uma concepção teológica que colocava em primeiro plano 
sua origem e as regras universais da sua lógica. O século XIX foi 
marcado por uma concepção historicista que via a linguagem como um 
processo em evolução, através dos tempos. Hoje predomina as 
concepções da linguagem como sistema em funcionamento (CINTRA, 
1994, p.19). 
 

Até a década de 1970, a linguagem era considerada expressão de 

pensamento, em que se discutiam que a expressão é produzida no interior da 

mente dos indivíduos e com isso a linguagem era considerada a “tradução” do 

pensamento. No entanto, ainda na década de 1970, ocorreu uma inovação, onde 

a linguagem deixou de compreendida como a concepção mencionada 

anteriormente, para ser entendida como instrumento de comunicação. 

A linguagem é um sistema amplo de comunicação social, onde podemos 

pontuar a língua como um de seus elementos fundamentais. "Tudo o que se 

produz como linguagem tem lugar na troca social para ser comunicado" 

(FLUSSER, 1963, p. 22). 

Na comunicação social há um “contrato firmado naturalmente entre os 

indivíduos, onde se observa que o indivíduo assume o papel de emissor e 

emissário da mensagem, atuando em duplo papel no sistema de comunicação” 

Cintra (1994, p.20). Ou seja, o indivíduo não emite uma mensagem que ele não 

possa decodificar, ao tempo que dentro desse contexto comunicacional 

naturalmente produzido, se produz signos entendidos e compreendidos no 

mesmo grupo social, bem como em grupos próximos. (CINTRA, 1994, p.21). 

Ao analisar a língua dentro desse contexto, Cintra (1994, p.21) pontua que 

“a língua é um sistema de signos e regras combinatórias que de fato não se 

realiza completamente na fala de nenhum sujeito. Ela só existe completamente 

na massa, no conjunto de uma sociedade.” Assim, a língua como um dos 



 129 

elementos da linguagem, só de fato existe dentro de um conjunto de indivíduos, 

dentro de um grupo social. 

Enquanto realização pode-se dizer que, quando as palavras são 

percebidas, compreende-se por uma realidade ordenada, um cosmos, o que 

permite dizer que a língua é também o conjunto de frases percebidas e 

perceptíveis. 

As palavras são apreendidas e compreendidas como símbolos, isto é, 

como tendo significado, porque, por meio de um acordo entre vários 

contratantes, elas substituem algo, apontam para algo, são "procuradoras" de 

algo (CINTRA, 1994, p.23). A partir de um acordo entre sujeitos que os sinais 

são apreendidos e compreendidos, realizando em sociedade o caráter simbólico 

da língua, condição do pensamento.  

Para Saussure (1969), a língua é um sistema de signos, ou seja, um 

conjunto de unidades que se relacionam organizadamente dentro de um todo. 

Portanto, é a parte social da linguagem, atua de forma exterior ao indivíduo, ao 

tempo que não pode ser modificada pelo falante e obedece às leis do contrato 

social estabelecido pelos membros da comunidade. 

Segundo Halliday (1978), a linguagem deve ser vista dentro de seu 

contexto social, na qual é um sistema de significados e de elementos semióticos 

que as pessoas utilizam para se comunicarem. Podendo assim, ser entendida 

como resultado das escolhas realizadas pelos indivíduos nas mais variadas 

situações comunicativas. 

Baseadas nas formulações teóricas de Michael Halliday (1978), que 

tematizou a linguagem a partir de uma visão sociossemiótica, Santos e Pimenta 

(2014) discutem que o ponto central dessa abordagem, repousa na ideia de que 

a linguagem é um tipo de comportamento social, ou seja, ela tem uma “função” 

que é constituída a partir das interações humanas. Dessa forma, entende-se que 

a linguagem está relacionada a situações específicas. 

Cabe ressaltar que o termo linguagem pode ter um uso não especializado 

bem extenso, pois pode referir-se sobre as mais variadas formas de linguagens, 

como por exemplo, dança, música, pintura, mímica etc. E com isso, podemos 

perceber que todas as linguagens (verbais e não verbais) compartilham uma 



 130 

característica comum, ambas são sistemas de signos usados para a 

comunicação. 

Então, diante desse aspecto comum foi possível criar-se uma ciência que 

estuda todo e qualquer sistema de signos. A essa ciência Saussure deu o nome 

de Semiologia e Peirce a denominou de Semiótica. Logo, podemos afirmar que 

a linguagem é um sistema de signos que possibilita ao homem significar o mundo 

e a realidade. 

No entanto, significa aprender não só as palavras, mas também os seus 

significados culturais e, com eles, os modos pelos quais as pessoas do seu meio 

social entendem e interpretam a realidade e a si mesmas (BRASIL, 1997). Dessa 

forma, podemos considerar a linguagem como um sistema simbólico básico da 

humanidade, o que a caracteriza como uma atividade humana, histórica e social. 

Percebemos que ao longo dos tempos os humanos recorreram as formas 

de expressões, e assim surgem as diversas formas de se comunicar que vai 

desde os desenhos em grutas, rituais de tribos “primitivas”, danças, músicas etc. 

Portanto, pode-se concluir que todo e qualquer fato cultural, toda e qualquer 

atividade ou prática social constituem-se como práticas significantes, isto é, 

práticas de produção de linguagem e de sentido (SANTAELLA, 2012, p. 2). 

 

2.1 SEMIÓTICA SOCIAL E A LINGUAGEM 

A Semiótica é a ciência que tem por objeto de investigação todas as 

linguagens possíveis, ou seja, que tem por objetivo o exame dos modos de 

constituição de todo e qualquer fenômeno como fenômeno de produção de 

significação e de sentido (SANTAELLA, 2012, p. 2). Portanto, entende-se a 

significação como foco de estudo da semiótica, no entanto, os processos de 

produção e recepção dos signos, fica a cargo da Semiótica Social. 

A Semiótica Social surge a partir de críticas lançadas à semiótica 

tradicional, implantando, assim, uma fase de estudos pós estruturalistas. Então, 

diante da falta de uma prática analítica convincente que auxilie na descrição e 

interpretação das estruturas e processos através dos quais os significados 

sociais são construídos, Hodge & Kress (1988) propõem uma nova abordagem, 

fundamentada pela concepção de Halliday (1978) de linguagem como Semiótica 

Social, cujo foco está centrado nas funções sociais da linguagem. 



 131 

Assim, a Semiótica Social tem como base o processo de significação, 

centrando-a como mecanismo da construção social. Logo, tem relação direta 

com a semiose humana como um fenômeno social em suas origens, funções, 

contextos e efeitos.  Abarcando assim, “Os significados socialmente construídos 

através de formas semióticas, textos semióticos e práticas semióticas de todos 

os tipos da sociedade humana em todos os períodos da história humana” 

(HODGE; KRESS, 1988, p.261). 

Nesse contexto, todas as formas de representações feitas pelo homem no 

decorrer da história tornam-se produto de estudo da semiótica social, em que se 

tem como principal procedimento a exploração do significado, e para isso deve 

ser levado em consideração as dinâmicas culturais e ideológicas nas quais ele 

está submetido. Diante disso, a Semiótica Social está baseada na “forma como 

as pessoas usam os recursos semióticos para produzirem artefatos 

comunicativos e eventos para interpretá-los – que é uma forma de produção 

semiótica – no contexto de situações sociais e práticas específicas” VAN 

LEEUWEN, 2005, p. 11). 

Logo, “quem produz um signo escolhe o que considera ser a 

representação mais apropriada do que se quer significar, ou seja, o interesse 

orienta a seleção dos atores socias guiados pelos meios formais de 

representação e comunicação” (SANTOS & PIMENTA, 2014, p. 299). Essa 

colocação nos traz uma distinção entre a semiótica tradicional e a semiótica 

social, em que está última traz uma aproximação das análises ideológicas, 

políticas, históricos etc. 

Para a Semiótica Social, dois níveis são particularmente importantes: a 

representação e a comunicação. Na qual, no nível de representação, ocorre um 

complexo processo de produção, ao tempo que a comunicação pode ser 

considerada como resultado da história cultural, social e psicológica de quem 

produz o signo (SANTOS & PIMENTA, 2014). 

Nesse contexto, a representação de um dado objeto é complexa, na qual 

sua escolha está relacionada com a história cultural, social e psicológica do 

produtor do signo e ainda pelo contexto específico em que o signo é produzido. 

A escolha do objeto tem como base a mensagem ser entendida no contexto em 

que ela é representada, ou seja, todos os mecanismos que são levados em 



 132 

consideração no momento de reproduzir um signo, é com o propósito de que 

haja comunicação e para isso “é necessário que o interpretante tenha 

conhecimento semiótico para entender uma mensagem” (KRESS & VAN 

LEEUWEN, 2001, p. 08). 

Então, discorrendo sobre representações rupestres podemos dizer que os 

povos da capivara realizavam as representações rupestres como uma forma de 

comunicação, pois para aquele período os desenhos nas rochas era sua única 

forma de escrita, bem como a principal ferramenta no processo de registo de 

algum acontecimento ou até mesmo de seus costumes e crenças, como 

podemos ver na Figura01. Entretanto, acredita-se que os signos representados 

foram compreendidos por todos naquele período, pois correspondem a cultura e 

ao contexto social dos povos da capivara, portanto, os emissores e receptores 

tinham conhecimento semiótico para interpretar os signos/representações 

rupestres. 

 

Figura 01. Cena de sexo no Sítio Entrada do Baixão da Vaca. 

Fonte: arquivo pessoal. CASTRO (2020). 

 

Ainda nesse contexto, Kress e Van Leeuwen (2001) discute que a 

articulação e a interpretação se conjugam, a comunicação depende da 

“comunidade interpretante”. Desse modo, entende-se que a partir do momento 

que se tem conhecimento da cultura de um determinado povo, é possível 

interpretar os signos produzidos por essas pessoas. As representações 



 133 

rupestres é um tipo de linguagem, mas para ser compreendia se faz necessário 

que o interpretante tenha conhecimento da cultura do homem daquele período, 

pois são signos constituídos de significados para uma determinada época. Logo, 

para que a comunicação aconteça, dependendo produtor e interpretante. 

 

2.2 OS SIGNOS E A LINGUAGEM 

Desde a pré-história como é convencionalmente entendida na história 

tradicional, o homem sentiu-se a necessidade de externar seus pensamentos e 

sentimentos. Diante disso, o meio encontrado para realizar essa tarefa, foi o 

desenvolvimento de mecanismos de comunicação, que se deu por diversas 

maneiras, como por exemplo, os sinais, gestos e sons. E ainda houve o 

desenvolvimento da escrita, que surgiu a partir dos primeiros registros de 

desenhos (representações rupestres) em cavernas.  

Então diante da necessidade de comunicar-se, o homem desenvolve 

diversas formas de linguagem, da qual permitiu ao ser humano interagir 

verbalmente com o outro, exteriorizando seus pensamentos, expressando-se, 

comunicando-se, por meio da fala, da escrita e de outras formas de linguagem. 

A linguagem é um sistema de signos ou sinais usados para indicar coisas, 

para a comunicação entre pessoas e para a expressão de ideais, valores e 

sentimentos (CHAUÍ, 2000, p. 177). A língua compreende todas as ações e 

pensamentos do homem, bem como possibilita ao indivíduo se relacionar com 

os demais e exercer seu papel social na sociedade. 

Considerada como via de acesso ao mundo e ao pensamento, a 

linguagem tem a capacidade de nos envolver e habitar, de forma que ter 

experiência da linguagem é ter uma experiência espantosa (CHAUÍ, 2000, p. 

185). Assim, podemos a considerar como um instrumento de representação das 

coisas e das ideias.  

A comunicação através dos sinais gráficos pode ser considerada como os 

primeiros registros de escrita, bem como uma forma de linguagem. Pois, durante 

toda a história da humanidade, os indivíduos procuravam mecanismos que 

pudessem representar as coisas. 

Desse modo, percebemos que o desejo do homem em se comunicar 

esteve sempre presente, mesmo em épocas distintas. Seus primeiros registros 



 134 

foram através das representações rupestres, nas quais foram trabalhados com 

materiais disponíveis na época, como por exemplo, corantes sobre rochas. 

Devido a isso os povos originários deixaram seus registros no interior de 

cavernas e paredões rochosos. Portanto, esses registros caracterizam-se como 

signos, pois permanecem conservados até os dias atuais e nos fazem 

compreender o que caracterizava a realidade de um povo, em um dado período 

da história. 

Logo, percebemos que cada cultura cria sua forma de relacionar-se com 

o tempo, de criar sua linguagem, de elaborar seus mitos e suas crenças, de 

organizar o trabalho e as relações sociais, de criar as obras de pensamento e de 

arte (CHAUÍ, 2000, p. 62).Isso nos faz refletir sobre o homem que habitou a área 

do Parque Nacional Serra da Capivara, pois nas representações rupestres 

deixadas por estes indivíduos, nos mostram o modo que ele se relacionava com 

o tempo, a sua cultura e ainda a criação da arte e linguagem.   

Diante das formas de se relacionar com o tempo, podemos considerar a 

linguagem como manifestação do homem, a qual é capaz de produzir signos 

cheios de significações, e isso nos leva a necessidade de buscarmos 

compreender e discutir sobre esse meio de comunicação. 

Em sua teoria, Peirce (2005), afirma que um signo “é algo que está no 

lugar de alguma coisa para alguém, em alguma relação ou alguma qualidade”. 

Em uma definição mais detalhada, “o signo é qualquer coisa de qualquer 

espécie: uma palavra, um livro, uma biblioteca, um grito, uma pintura, um museu, 

uma pessoa, uma mancha de tinta, um vídeo etc.” (SANTAELLA 2005, p. 8). 

Logo, representam uma outra coisa, denominada objeto do signo, que tem a 

capacidade de produzir um efeito de interpretação, chamado de interpretante do 

signo. 

A ciência responsável por estudar a vida dos signos no interior da 

convivência social é a, semiótica. Portanto, qualquer coisa pode ser analisada 

semioticamente, “desde um suspiro, uma música, um teorema, uma pintura, um 

livro, publicidades impressas ou televisivas, incluindo a percepção que temos 

delas, na sua natureza de signos e misturas entre eles (SANTAELLA, 2005, p. 

11). 



 135 

Percebemos que qualquer coisa pode ser um signo, no entanto, que 

característica deve possuir, para que possa funcionar como um signo? Para 

Peirce, entre as infinitas propriedades materiais, substanciais etc. que as coisas 

têm, há três propriedades formais que lhes dão capacidade para funcionar como 

signo: sua mera qualidade, sua existência, quer dizer, o simples fato de existir 

(SANTAELLA, 2005, p. 12). Logo, pelas características destacadas, pelo simples 

fato de existir, tudo pode ser um signo.  

O homem enquanto ser social, possui a necessidade em comunicar-se, 

seja como emissor ou como receptor da mensagem. No entanto, para que ocorra 

a comunicação é preciso a utilização de um sistema qualquer de sinais, os 

signos, devidamente organizados. Como integrante de uma comunidade, o 

homem é provido de valores e crenças, que são transmitidos uns aos outros e 

isso acontecia com a ajuda de grafismos para ilustrá-los. 

Essa forma de linguagem possibilitou o registro e preservação de culturas 

de povos, bem como contribuiu no compartilhamento de conhecimentos, que 

inicialmente eram mantidos vivos somente na memória das pessoas e 

transmitidos entre os integrantes dos grupos. No entanto, a possibilidade de 

registrar acontecimentos para a posteridade por meio das representações 

rupestres, são consideradas uma das maiores conquistas do homem. 

Nesse contexto, podemos investigar a comunicação humana através das 

representações rupestres, isso de acordo com os embasamentos teóricos da 

semiótica, pois a consideramos a mais adequada para tratarmos da 

representação imaginativa daquele período, como também por ser uma ciência 

que trabalha diretamente com os signos e significados. Na semiótica a 

mensagem é compreendida como: 

 

A construção de signos que, na interação com os receptores, 
produzem significados.  Toda a ênfase aqui recai sobre o texto e o 
modo como é lido, sobre o processo de descoberta de significados que 
ocorre quando o receptor interage e negocia com o texto.  Essa 
negociação implica a experiência cultural baseada em códigos e signos 
compartilhados em maior ou menor medida. Assim sendo, a 
mensagem não é algo enviado de A para B, mas um elemento de uma 
relação estruturada que inclui o emissor/receptor e a realidade externa 
(SANTAELLA, 2001, p. 31). 

 



 136 

No entanto, mesmo com as teorias da semiótica é preciso ir além, pois 

para entender as representações rupestres é necessário discutirmos como a 

imaginação foi indispensável para que o homem primitivo tivesse condições de 

comunicar-se através de pinturas. O uso da imaginação nesse contexto, nos 

remete a necessidade que o homem sempre teve em buscar conhecimento. 

Desde os primórdios houve a busca em apreender e esse interesse em buscar 

conhecimento o fez evoluir (GONDIM, 2012). 

É importante percebermos que o homem percorreu um processo evolutivo 

e durante esse percurso ele desenvolveu uma característica fundamental, a arte 

de imaginar. Para Chauí (2000), a imaginação aliada ao conhecimento tem a 

capacidade de contribuir para o homem não só reproduzir fatos e imagens, como 

também criar algo que não existe. 

Desse modo, a busca pelo conhecimento envolve duas características 

importantes, a percepção e a imaginação. Ambas são habilidades distintas, mas 

que podem serem feitas ao mesmo tempo. O homem percebe um objeto, ele o 

observa, mas diante de uma situação em que este objeto não está presente, ele 

cria a sua imagem na mente (GONDIM, 2012). 

Em representações rupestres no Parque Nacional Serra da Capivara, 

encontra-se pinturas de caça, em que são reproduzidas o homem atacando 

animais, como podemos observar na Figura 02. Então para que o homem 

primitivo tivesse condições de desenhar essas cenas, ele teve que passar pelo 

processo imaginativo da caça. Segundo Chauí (2000), a imaginação quando age 

de maneira reprodutora, reflete algo que de fato aconteceu ou algum objeto que 

existe. Logo, as representações rupestres são ações humanas e podem 

significar reproduções de acontecimentos do seu cotidiano, que até então estava 

em sua memória e assim ele usou a imaginação para externar esse ato em forma 

de pintura. 

 



 137 

Figura 02: Cena de caça no circuito serra branca 

Fonte: arquivo pessoal. CASTRO, 2020. 

Ou ainda, podemos discutir as representações das pinturas, não como um 

evento já ocorrido, mas o homem fazendo uso da sua imaginação criadora, em 

que aquela ação ainda não tinha acontecido e ele passou a raciocinar a 

possibilidade de elas ocorrerem, da qual podemos deduzir o motivo dessa 

representação como uma forma preparação/treinamento para caçar um 

determinado animal. Para Gondim (2012), a imaginação criadora ocorre quando 

as ações de fato não acontecem, mas o homem passou a raciocinar a 

possibilidade de estas ocorrerem. No mais, consideramos a imaginação como 

um recurso para que o homem possa questionar a realidade, traçar metas e 

evoluir em sociedade.  

 

3 DEBATES SOBRE FIGURAS RUPESTRES E LINGUAGEM 

 

A escrita é a forma simbólica da linguagem falada, foi a maior criação dos 

seres humanos, tornando possível preservar pensamentos, experiências e 

transmitir os conhecimentos obtidos as novas gerações (HART-DAVIS, 2009). A 

partir de representações rupestres, pictogramas, escrita protocuneiforme, os 

humanos conseguiram desenvolver símbolos, que dada a necessidade de 

registrar sua cultura, a utilizavam como um inventário. 

 



 138 

3.1 REPRESENTAÇÕES RUPESTRES: CONTEXTUALIZAÇÃO 

A representação rupestre é um vestígio arqueológico encontrado em 

diversos locais do mundo. Consiste em gravuras, pinturas, motivos e lugares 

desenhados em estruturas naturais tais como paredes rochosas dos abrigos, 

cavernas e grutas, tetos, chão ou ainda em penhascos, mas também em 

afloramentos rochosos e blocos, em campo aberto (WHITLEY, 2005). 

A maior parte das representações rupestres brasileira está concentrada 

nas regiões Centro e Nordeste, onde há suportes rochosos em calcários, 

quartzíticos ou de arenito, que proporcionam abrigos e grutas adequados para 

essa prática (PROUS, 2007). 

Os estudos em representações rupestres, de importância inquestionável, 

esbarram na dificuldade em se obter datações. Estas podem ser definidas em 

relação à sua posição cronoestratigráfica e contextual, o que, todavia, torna-se 

uma grande problemática, uma vez que, na maioria dos casos, os registros 

rupestres permanecem completamente desligados de qualquer outro artefato 

arqueológico por terem sido realizadas sobre superfícies rochosas. 

As figuras rupestres são consideradas elementos culturais de um 

determinado povo, visto que são expressões do modo de vida do grupo que 

habitavam a região Rocha (2019, p.65). As representações culturais encontradas 

nas figuras rupestres nos sítios arqueológicos do Parque Nacional Serra da 

Capivara, expões o modo de convivência com a natureza, onde são encontradas 

representações de árvores, sexo, caça, entre outros elementos culturais daquele 

povo, conforme podemos observar na Figura 03. 

Inicialmente as representações rupestres foram classificadas a partir de 

uma categoria técnica mais evidente: o gravado e o pintado. O segundo passo 

foi classificar as representações e gravuras a partir do referencial do mundo 

sensível. Estas ordens reconhecíveis e não-reconhecíveis foram classificadas 

em tradições. São elas: Tradição Nordeste, Tradição Agreste e Tradição 

Geométrica. Posteriormente, estas tradições de caráter geral necessitaram ser 

particularizadas para que pudesse haver uma continuidade contextual que 

deveria estar presente nos estudos.  

 



 139 

Figura 03: Representação rupestre no Sítio Entrada do baixão da vaca 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: arquivo pessoal. CASTRO, 2020. 

 

A cultura é o que permite a organização social por meio de sistemas de 

significados criados, recriados e transmitidos por um grupo (LÉVI-STRAUSS, 

1989). É própria da natureza da sociedade exprimir-se simbolicamente em seus 

costumes. Entende-se, segundo Mauss (1974), que a cultura é um sistema 

simbólico e este, por sua vez, uma construção coletiva, por que não se pode 

simbolizar sozinho. 

A ideia das representações rupestres como resultado da projeção dos 

aspectos simbólicos invoca uma dicotomia na qual a paisagem é concebida 

como natural, ecológica, enquanto reflexo de uma cultura. Deste modo, a 

representação rupestre, como cultura material, seria uma projeção da 

mentalidade de um grupo sobre a natureza (HODDER, 1988). 

Anne-Marie Pessis e Niède Guidon (2003) consideram os tipos de figuras 

presentes nos painéis e as relações que se estabelecem entre os diversos 

grafismos que compõem um painel como determinantes de uma tradição. Para 

André Prous, a tradição consiste na categoria mais abrangente entre as unidades 

rupestres descritivas, implicando uma certa permanência de traços distintos e 

temáticos. 



 140 

Josephine Flood (1997), pesquisadora da Austrália, determina como um 

termo utilizado para todas as técnicas e atributos individuais, ou uma série 

ordenada temporalmente de fases arqueológicas, ou padrões que mostram 

similaridades culturais. Ou seja, a tradição consiste em uma série de motivos 

relacionados na qual uma continuidade espacial, temporal e cultural pode ser 

demonstrado (KEYSER et al, 2001).  

Compreendemos a figura rupestre como mecanismo importante na 

análise cultural dos povos da capivara, visto que ao estudar os símbolos 

deixados por esses habitantes, podemos perceber a importância dos símbolos 

na comunicação e na transmissão cultural desses grupos. 

 

3.2 AS REPRESENTAÇÕES RUPESTRES COMO MECANISMO DE 

LINGUAGEM 

As representações rupestres têm sido analisadas ao longo do tempo, sob 

diferentes modelos explicativos da arqueologia. Estando presentes em todos os 

Estados do Brasil e possuem considerável importância para a cultura humana.  

Parece-nos que as adaptações humanas aos meios ambientes diferentes 

espalhados pelo mundo estavam relacionadas com as cenas das 

representações rupestres ou ainda essas serviram para indicar o que se poderia 

fazer naquela região especifica por onde transitavam os grupos produtores e 

usuários (JUSTAMAND, 2007, p.15). 

Na tentativa de explicar esse universo desconhecido (os diferentes signos 

pintados e gravados na rocha), haviam aqueles mais interessados em 

documentar estudando as recorrências e outros em interpretar, uns como escrita 

e outros repugnando a ideia (ROCHA, 2019, p.43), vale salientar que o 

movimento que repugna a ideia de associação das representações rupestres 

como mecanismo de linguagem, o fazem por acreditar que os povos originários 

não teriam inteligência para isso, pautado na ideia dos três estágios do 

positivismo comtiano (RODRIGUES, 2019, p.189). 

No século XX, as representações foram entendidas como um sistema de 

comunicação. Do ponto de vista da semiologia, passou a ser considerado um 

código simbólico, que deveria ser decifrado, como um texto. Em analogia à 

linguagem, os artefatos seriam sistemas de signos que comunicariam 



 141 

significados não verbais dentro de uma visão de conjunto, buscando-se a 

organização interna nos painéis. 

Nas últimas décadas, um grande número de pesquisas envolvendo as 

representações rupestres têm se intensificado em todo Brasil. O estado do Piauí, 

mais precisamente em São Raimundo Nonato, é a região que apresenta um 

grande acervo de representações rupestres já pesquisadas. Também em outras 

regiões do Brasil podem ser encontrados vestígios. 

As representações rupestres são percebidas como caracteres de escrita, 

comparáveis aos caracteres de outras escritas mundiais antigas, reflexo de um 

pensamento da época, uma mentalidade que frente ao desconhecido optou em 

compará-lo, fazer associações culturais com povos da antiguidade clássica, 

numa tentativa de reconhecer os códigos, decifrando o que os antigos tinham 

deixado como mensagem (BRANDÃO, 1937, p.53). 

As representações rupestres são compreendidas como parte de um 

sistema de comunicação, sendo uma forma de apresentação dos códigos do 

mundo de diversos grupos. Os conjuntos de grafismos representam a inserção 

de informações das práticas culturais na interação social de uma sociedade ou 

comunidade. Para Pessis: 

Independente das interpretações possíveis sobre a natureza das 
pinturas e gravuras, os registros rupestres são manifestações de uma 
forma de comunicação social. E como formas de comunicação estão 
em comunhão com outros implementos da cultura material dos grupos 
autores (PESSIS, 1992, p. 39). 

 

As representações rupestres servem como marcadores de memória, 

tendo a função sociocultural de registrar, segundo convenções simbólicas, 

acontecimentos e atividades essenciais à sobrevivência. Todos os 

acontecimentos adquiridos, para serem considerados de caráter cultural devem 

ser transmitidos ou compartilhados pelos membros do grupo (PESSIS, 1992). 

Leakey (1995) afirma que o desenvolvimento da linguagem articulada e 

gestual, assim como alguns objetos da cultura material, fazem parte de um 

requisito essencial para que os humanos pudessem criar um mundo de ideias 

mutuamente compartilhadas, “capazes de criar novos tipos de mundo na 

natureza, sendo o mundo da consciência introspectiva e o mundo que 

construímos e dividimos com os outros”, o qual caracteriza a cultura de uma 

sociedade ou grupo. 



 142 

O ser humano não atua só em relação as suas impressões sensitivas. 

Uma comunidade de pessoas que vivem juntas, compartilham da mesma cultura, 

de uma mesma linguagem (gestual, oral, simbólica), possui muitas vezes o 

mesmo “jogo mental” (BAHN e RENFREW, 1998). 

Os motivos da arte gráfica e os ornamentos do corpo passaram a ser 

considerados como material visual que exprime a concepção de cada grupo de 

pessoa, a categorização social e material e outras mensagens referentes à 

ordem social. Em síntese são manifestações simbólicas da vida em sociedade 

(VIDAL, 2000). 

As representações rupestres entendidas como parte de um sistema de 

comunicação social fornecem informações sobre parte do comportamento dos 

grupos, sendo representados a partir da ideia da composição dos seus códigos. 

Os marcadores estilísticos e temáticos são resultados de pensamentos e da 

compreensão do mundo em que pertence o autor do registro. 

Analisando as representações rupestre no complexo de sítios do Parque 

nacional Serra da Capivara, podemos perceber que muitas figuras são 

recorrentes ou semelhantes (Ver Figura 04, Figura 05 e Figura 06) em um 

número considerável de sítios, muitas vezes distantes geograficamente e com 

aspectos naturais diferentes. Nesse contexto podemos classificar as 

representações como um signo linguístico.  

Nos anos de 1960, foram modificadas as formas de leitura dos grafismos, 

que se efetivava a partir de uma linguagem analítica e sistemática. “Muda-se o 

método em função de novo objeto”. (SILVA, 2012, p.18). Analisa-se o objeto o 

signo e não as analogias etnográficas. As representações rupestres passam a 

ser consideradas como um conjunto significativo, cujas unidades se relacionam 

entre si, tanto do todo como das partes. 

Os povos que habitavam a região, esculpiam, desenhavam e pintavam 

pictogramas, baseadas em representações bastante simplificadas, dos objetivos 

da sua realidade. Nas artes rupestres descreviam sua vida cotidiana, suas 

conquistas e animais.  

 



 143 

Figura 04: Cena costa com costa no Sítio Entrada do Pajaú 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: arquivo pessoal. CASTRO, 2020. 

 

A cena costa com costa é a representação de dois antrópodes um de 

costa para o outro, em posição de agachamento, encontrado em alguns sítios 

arqueológicos com características idênticas e em outros com semelhanças. Um 

elemento de diferença é o marcar em formato de seta/tridente, o que alguns 

arqueológos consideram como representação sexual, visto que em muitas 

representações rupestre essa figura está associada junto as cenas de sexo. 

 



 144 

Figura 05: Cena costa com costa no Sitío Paraguaio 

Fonte: arquivo pessoal. CASTRO, 2020. 

 

FIGURA 06: Cena costa com costa no Sitío baixão das mulheres II 

Fonte: arquivo pessoal. CASTRO, 2020. 

 

O registro visual nessa pesquisa identificou particularidades das feições 

sociais e simbólicas, sendo representadas similaridades e diferenças nas 

estruturas dos antropomorfos nas cenas. Com um número significativo de 



 145 

imagens que são recorrentes o que podemos classificar como um signo 

linguístico dos povos da capivara. 

Outra representação que percebemos grande recorrência é a figura da 

árvore. Geralmente composto de um ritual sendo realizado ao redor de um ramo 

de árvore, mas ao longo do tempo, vai ganhando traços mais elaborados e 

surgem novos personagens na cena, (ver Figura 07). 

 

Figura 07: Representação de cenas de árvore encontradas em sítios diferentes 

Fonte: Evolução emblemática da representação da cena da árvore. MARTINS, 2005. 

 

As chamadas “cenas da árvore” de acordo com Martin (1998) podem ser 

consideradas como “logotipos” da Tradição Nordeste e são encontradas tanto na 

Serra da Capivara, como na área arqueológica do Seridó, duas áreas 

arqueológicas que se encontram separadas por centenas de quilômetros. 

A cena, como já descrita anteriormente, é composta por antropomorfos, 

solitários ou em grupo, ao redor de uma árvore, sempre com as mãos 

levantadas, como se estivessem representando um ritual, uma dança. A dança 

nas representações rupestres, quando representadas de forma coletiva, denota 

um estado de euforia, de comunicação com uma divindade (JUSTAMAND, 

2007). 

Para Pessis (1992) as modalidades de apresentação social exclusiva dos 

grupos originários fazem parte da maneira de representar graficamente o mundo 

sensível. Existem dois tipos de apresentação, a miseenscène e a representação 

gráfica, ou, pintura. Em termos de comunicação as representações rupestres 

compreendida como registro gráfico se articula no sentido de demonstrar um fato 

ou uma situação, exatamente como o autor o percebe e deseja. “O autor age 



 146 

sobre a realidade representada, a manipula, a arranja de maneira espontânea 

segundo seu prazer, o segundo seus desejos” (PESSIS, 1992). Para criar 

graficamente o autor recorre aos meios da miseenscène, 

 

[...] o que lhe permite salientar certos componentes da apresentação e 
de relegar outros, de maneira a estabelecer contrastes, e a orientar a 
atenção do observador sobre o que, para ele, autor é o essencial. Na 
apresentação gráfica ele manipula a informação e comunica o que ele 
deseja; desse modo ele tem o poder de criar realidades que são 
percebidas pelo observador como realidades verdadeiras (PESSIS, 
1992). 

 

Desta forma, considera-se plenamente que as representações rupestres 

no ato de sua criação foram submetidas à intencionalidade do autor. Esta 

intencionalidade perpassa o plano da temática, e o da técnica. Ao observar a 

representação rupestre esta intencionalidade, no que tange a temática 

representada é imediatamente identificada, principalmente, porque reflete uma 

escolha. Uma escolha que existiu, inicialmente, antes de existir no plano 

material, e a partir do momento que a temática escolhida passa a existir no plano 

material, consequentemente se revela a intenção. No que concerne à técnica de 

execução, é necessária uma análise mais criteriosa, porque a técnica não exige 

somente escolha e intencionalidade, mas também planejamento, movimento, 

tempo e recursos. 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Os caminhos percorridos durante a produção desse trabalho foram 

árduos, mas acredito que não frustrados, visto que mesmo ouvindo que seria 

impossível a construção de uma narrativa que relacione as representações 

rupestres como um meio de comunicação, vimos que foi possível, tendo como 

plano de fundo as teorias da semiótica social. 

Nesse sentido podemos perceber a construção de um meio de 

comunicação pelos povos da capivara, com uma serie de símbolos e 

representações de seu cotidiano, marcados nas rochas da região do Parque 

Nacional Serra da Capivara, muitos símbolos emblemáticos e que nos fazem 

refletir e buscar a associação pela sua recorrência e semelhanças. 



 147 

Vejo essa pesquisa não concluída, com inúmeras possibilidades de uma 

maior análise sobre as representações rupestres, em que esperávamos ter 

conseguido discutir mais algumas delas neste trabalho, mas devido ao pouco 

tempo de construção tivemos que deixar para uma outra futura pesquisa. 

Conseguimos identificar que os padrões das representações rupestres 

são elementos importantes na construção de uma compreensão comunicacional 

dos povos da capivara, visto a recorrência de figuras em sítios distintos e com 

período temporal diverso. Lembrando que conforme os pesquisadores da missão 

franco-brasileira, as figuras rupestres na região da Serra da Capivara são 

categorizadas em três tradições, levando em consideração o padrão de 

desenho, o que nos leva a analisar esses padrões como meio comunicacional 

desses grupos de indivíduos. 

Vale salientar que a preservação da materialidade encontradas nas 

rochas da Serra da Capivara foi e é possível devido provavelmente o sentido de 

ligação dos povos atuais da capivara com os seus ancestrais.  

Essa relação de preservação das populações tradicionais com as 

representações rupestres é importante dentro de nossa análise, visto o olhar 

desses sertanejos sobre essas representações, segundo vários relatos em 

entrevistas distribuídas em mídias diversas, a população tinha uma 

compreensão que as representações rupestres eram feitas pelos “índios 

cabocos brabos”, narrativa que passava por gerações, entendida na comunidade 

como a forma com que esses “índios” se comunicavam, assim percebemos que 

não precisamos de muitas narrativas para identificar as representações 

rupestres como um meio de comunicação das populações ancestrais. 

Entender como processou e se processa a relação das representações 

rupestres dentro do imaginário das populações da região da Serra da Capivara, 

nos possibilita uma compreensão de como o passado e presente estão 

relacionados no imaginário dessas populações. 

A discussão sobre essa temática é importante para o entendimento geral 

do contexto cultural dos povos que habitaram a região e compreender os 

processos de formação da linguagem a partir da representação gráfica, por meio 

de figuras de recorrência. 



 148 

Esse trabalho demonstra uma serie de possibilidades para pesquisas 

vindouras, sobre como podemos identificar as representações rupestres como 

um sistema de linguagem, categorizando, identificando e relacionando-as com 

os elementos culturais encontrados nas pesquisas arqueológicas e 

antropológicas. 

Problematizar algo em linguagem é um resultado de sistematização e 

categorização dos signos, buscando seus significados, que ao comunicar sobre 

uma representação rupestre recuperamos o teor da experiência estética em 

formas de linguagem e traduz os acontecimentos da vida, os quais se 

reproduzem por meio da ação comunicativa cotidiana, que é a fonte da 

racionalização dos povos que habitavam a região. 

Na análise das representações rupestres, as ações registradas pelo 

homem primitivo mostraram que ele optou por retratar nas paredes algumas 

cenas cotidianas de sua vivência. Provavelmente estas deveriam ter algum tipo 

de relevância, para terem sido escolhidas a se perpetuarem nas cavernas. 

Assim, este texto procurou um direcionamento micro analítico na 

caracterização das cenas representadas nas rochas da região do Parque 

Nacional Serra da Capivara, que foram definidas a partir do dinamismo presente 

em sua composição o que possibilitou a sua categorização por elementos de 

recorrência e semelhança. 

As imagens da Serra da Capivara, executadas pelos povos originários 

trazem informações fáceis de ser entendidas, ao compararmos com culturas 

desses povos, mostram caçada, parto, sexo, rituais com os pictogramas usados 

atualmente nas sinalizações de banheiros ou indicando os esportes nas 

olimpíadas. 

Os desafios empíricos são enormes, mas não podem ser ignorados pelos 

pesquisadores de uma região com tal potencialidade. Finalizando esse trabalho, 

percebe-se a potencialidade regional quanto aos sítios arqueológicos e as 

lacunas presentes nos registros e bibliografia sobre as representações 

rupestres. Está perante os olhos, um dos mais importantes patrimônios da 

Humanidade. 

 

 



 149 

REFERÊNCIAS 

 

BAHN, Paul; RENFREW, Colin. Arqueología: Teorías, Métodos, y práctica. 
Madrid: Editora Akal, 1998. 
 
BRANDÃO, A. A EscriptaPré-historica do Brasil (Ensaio de Interpretação). 
269p. Bibliotheca de Divulgação Scientifica, Vol. XI. Rio de Janeiro: Editora 
Civilização Brasileira S. A. 1937. 
 
BRASIL, Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros Curriculares 
Nacionais: língua portuguesa. Brasília, 1997.  
 
CHAUÍ, Marilene. Convite à filosofia. Ed. Ática, São Paulo, 2000. 
 
CINTRA, Ana Maria et al. Para entender as linguagens documentarias. São 
Paulo: Polis: APB, 1994. 
 
FLOOD, J. “Rock art of the dreamtime: images of ancient Australia”. Editora 
Angus & Robertson. Australia. 1997. 
 
FLUSSER, V. O universo das imagens técnicas: elogio da superficialidade. 
São Paulo: Annablume, 2008. 
 
GONDIM, Caline Galvão. Pinturas Rupestres: a representação da 
imaginação do homem primitivo. Revista Temática. Ano VIII, n. 04 – 2012. 
 
GUIDON, N. IN PESSIS, A-M. “Imagens da pré-história: Parque Nacional 
Serra da Capivara”. São Paulo: FUMDHAM/ PETROBRÁS. 2003. 
 
HALLIDAY, Mark. A linguagem como semiótica social. Londres, Reino Unido: 
Edward Arnold, 1978. 
 
HART-DAVIS, A.; MARIN, L.C.P. 160 Séculos de Ciência. São Paulo, Brasil, 
Duetto Editorial, 2010. 
 
HODDER, I. “Converging Traditions: The search for Symbolic meanings in 
Archaeology and Geography”. In J.M. Wagstaff (ed.) Landscape and Culture. 
Geographical and Archaeological Perspectives. Oxford: Blackwell. 1988. 
 
HODGE, R.; KRESS, G. Social Semiotics. London: Polity Press, 1988. 
 
JUSTAMAND, Michel. Pinturas rupestres do Brasil: uma pequena 
contribuição. Embu das Artes: Alexa Cultural, 2007. 
 
KEYSSER, J. D. & KLASSEN, M. A. “Plains Indian Rock Art”. SAMUEL AND 
ALTHEA STROUM BOOKS, Washignton University Press. 2001. 
 
KRESS, G.; VAN LEEUWEN, T. Multimodal Discourse: The Modes and Media 
of Contemporary Communication. London: Arnold, 2001. 



 150 

 
KRISTEVA, Júlia. Introdução à Seminálise. São Paulo: Debates, 1969. 
 
LEAKEY, Richard. A origem da espécie humana. Rio de Janeiro: Ed. Rocco, 
1995. 
 
LÉVI-STRAUSS, Claude. Mito e Significado. Trad. Antonio Marques Bessa. 
Lisboa: Edições 70, 1989.  
 
MARTIN, Gabriela. Registro rupestre e registro arqueológico no nordeste do 
Brasil. São Paulo: Sociedade de Arqueologia Brasileira, 1998. 
 
MAUSS, M. “As Técnicas Corporais”. In: Sociologia e Antropologia. São Paulo: 
EPU. 1974. 
 
PEIRCE, Charles Sanders. Semiótica. São Paulo: Perspectiva, 2005. 
 
PESSIS, Anne-Marrie. Identidade e Classificação dos Registros Gráficos 
Pré-históricos do Nordeste do Brasil. CLIO Arqueológica, Recife, n. 8, p. 35-
68. 1992. 
 
PETTER, Margarida. Linguagem, língua e linguística. In: Introdução à 
linguagem / José Fiorin (org.) 6. Ed. Revista e atualizada. São Paulo: Contexto, 
2010. 
 
PROUS, A. “Artes Pré-históricas do Brasil”. Ed. C/ Arte Belo Horizonte, MG. 
2007. 
 
ROCHA, Josimar C. Breve História da Arqueologia no Sertão do Piauí 1970 
-1993. [Dissertação de Mestrado]. 110p. Salvador: UFBA, Pós-graduação em 
Educação, Filosofia e História das Ciências. 2019. 
 
RODRIGUES, Cíntia Régia. O Apostolado Positivista do Brasil e o SPILTN: 
propostas e políticas para a questão indígena no Brasil. Topoi (Rio J.), Rio 
de Janeiro, v. 20, n. 40, p. 185-203, jan./abr. 2019. 
 
SANTAELLA, Lucia. Comunicação e pesquisa: projetos para mestrado e 
doutorado. São Paulo: Hacker Editores. 2001.  
 
SANTAELLA, Lúcia. O que é Semiótica? Brasiliense: São Paulo, 2012. 
 
SANTAELLA, Lúcia. Semiótica Aplicada. São Paulo: Pioneira Thomson 
Learning, 2005. 
 
SANTOS, ZáiraBomfante dos; PIMENTA, Sônia Maria Oliveira. Da Semiótica 
Social à Multimodalidade: a orquestração de significados. CASA: Cadernos 
de Semiótica Aplicada, v.12, n.2, 2014, p. 295-324 | 295. 
 
SAUSSURE, Ferdinando. Curso de linguística geral. São Paulo: Cultrix/Edusp, 
1969.   



 151 

 
SILVA, D. C. Similaridades de diferenças nas pinturas rupestres pré-
históricas de contorno aberto no Parque Nacional Serra da Capivara [Tese 
de Doutoramento]. 312p. Recife: UFPE, Pós-graduação em Arqueologia. 2012. 
 
VAN LEEUWEN, T. Introducing Social Semiotics. London: Routledge, 2005. 
VIDAL, Luz (Organizadora). Grafismo Indígena: Estudos de antropologia 
estética. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2000. 
 
WHITLEY, D. “Introduction to Rock Art Research”. California: Left Coast 
Press. 2005. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 152 

CAPÍTULO 10 

CAPITALISM AS VAMPIRISM: A MARXIST 
INTERPRETATION OF BRAM STOKER’S DRACULA 

 

 
 
 

Christin Walter1 

 

1 University of Stuttgart 

  
 

In his work Capital, first published in Germany in 1867, Karl Marx states 

that capital “is dead labour, that, vampire-like, only lives by sucking living labour, 

and lives the more, the more labour it sucks” (163). He also outlines that the 

capitalist represents the capital in human form 

(163) trying to accumulate capital. Marx thus criticises that idle capitalists 

who do not contribute directly to the production process enrich themselves by 

exploiting the hard- working population. He thereby distinguishes between two 

classes in capitalist society: the ruling capitalists belong to the bourgeoisie and 

the labourers to the proletariat. Marx’s vampire metaphor, a gothic one due to 

the use of the haunting concept of the vampire, as well as his previously 

introduced classification can be applied to a classic of gothic literature, 

Bram Stoker’s Dracula (1897). The novel – with its vampire Count Dracula, 

whose actual lifetime has already expired and who sucks the blood of his living 

victims to obtain vitality himself – provides an interesting framework for comparing 

it with Marx’s statements regarding the exploitation of the working class. 

Therefore, I argue in this essay that Bram Stoker’s Dracula can be interpreted as 

capitalist vampirism, in which Count Dracula’s wealth and control reflect the 

exploitative nature of the capitalist, representing the bourgeoisie, while also 

demonstrating the dehumanizing effects of this power on his victims, who embody 

the proletariat. In the course of this essay, I will examine the capitalist system in 

Dracula, taking into account the historical background of the year of publication 

and the surrounding years. 



 153 

Hereafter, I will analyse to what extent Dracula embodies the bourgeoisie 

and how he exploits his victims. Finally, I will evaluate the weakness of religion in 

the fight against Dracula and the capitalist system and how the vampire hunters 

ultimately fight Dracula. 

In this paragraph, Karl Marx’s and his contemporary and friend Friedrich 

Engels’ works will be used to explain the mechanisms of the capitalist system in 

Dracula, which I have set up in my thesis. The novel illustrates how the dynamics 

between exploiter and exploited are reflected in society by presenting the figure 

of the vampire as a symbol of the bourgeois capitalist and his victims as 

representatives of the working class. From a Marxist point of view, the vampire 

with its parasitic nature impersonates the upper class draining the lifeblood of the 

proletariat (Luckhurst 7). In Marx’s and Engels’ works, the reader is introduced to 

the concept of “class struggle” which describes the daily conflict between 

bourgeoisie, the owning, controlling, and ruling class, and proletariat, the 

propertyless working middle class (Tyson 51). In other words, it is the struggle 

between the employers and their employees. Marx and Engels continue in their 

Communist Manifesto: “In proportion as the bourgeoisie, i.e., capital, is 

developed, in the same proportion is the proletariat, the modern working class, 

developed” (18) Whereas the bourgeoisie is represented by capitalists, the 

proletariat consists of the employees who have to sell their labour power in order 

to make a living (18). This working class grows in proportion to the growth of the 

bourgeoisie, as the capitalist economic order requires more and more labour to 

generate profit. Dracula can be seen as a metaphor for the bourgeoisie because 

just as the capitalist bourgeoisie increases capital and power by exploiting the 

labour of the working class, he lives only and can only increase his own power 

and wealth by sucking the blood of his victims (Morissette 637): “The vampire live 

on, and cannot die by mere passing of the time; he can flourish when that he can 

fatten on the blood of the living” (Stoker 254). He is constantly in quest of new 

opportunities to exploit and increase his power, which is similar to the 

mechanisms of capitalism, both of which also have no natural lifetime and no time 

of death. Furthermore, Dracula has many (financial) resources, power, and 

influence, which enable him to dominate and control the peasants around his 

castle. Moreover, his status as a nobleman and his ability to remain unrecognised 



 154 

in Victorian society reflect the position of the bourgeoisie, who often operate in 

secret and profit from the exploitation of the working class (Morissette 639). It 

should be noted, however, that the classic vampire in folklore is not an aristocrat 

like Dracula or Carmilla in literature, because “rich and important people tend to 

be buried properly, and their families have sufficient influence to prevent them 

from being dug up again” (Barber 23). 

Instead, the vampire is of lower origin, usually a peasant (23). Unlike other 

vampires, Dracula’s power is not only attributed to his supernatural nature, but 

also to his social affiliation. In contrast to Dracula, Mina, Jonathan, Van Helsing, 

and the other characters can be seen as the proletariat. Dracula exploits them, 

since he needs blood and helpers to expand his dominion to England. 

Conversely, his victims need to oppose this exploitation to secure their freedom, 

blood, and survival. Just as the working class under capitalism, they must fight 

against Dracula’s overpowering force to defend their interests. Overall, 

considering Marx’s and Engels’ statements about the mechanisms of the 

capitalist system, Dracula’s way of exploiting his victims can be seen as capitalist 

vampirism. 

Since the Marxist critic’s position is that “neither human events … nor 

human productions … can be understood without understanding the specific 

material/historical circumstances in which those events and productions occur” 

(Tyson 51), one should consider what happened in 1897, the year the novel was 

published, and the years around it and should place the text in time. The Victorian 

era was very diverse, as Roger Luckhurst explains: 

Queen Victoria headed an empire that finally had belligerent ideological 

spokesmen advocating greater expansion (the ‘Jingos’), but was also riven with 

fears of attack, over-extension and the massing of rival power in Germany, 

Russia and America. The economic engine of the British industrial revolution that 

had powered Britain to world leadership was seriously stalling. The uneasy truce 

between Capital and Labour seemed to be fraying, with the unemployed 

sleeping in numbers in London squares, unions gaining power in the coal 

industry and calling workers out on strike, the formation of Socialist political 

parties, and demonstrations bursting into riots in Trafalgar Square‥‥ (4-5) 

Despite Queen Victoria’s Diamond Jubilee, which was supposed to 



 155 

eclipse every other event, social hardship and economic anxieties continued to 

grow. Imperialism had reached its peak and capitalism had a major impact on 

society (Warwick 39). However, the industrial revolution that preceded these two 

systems did not only bring forth winners, but also many losers at the other end 

of society (39), a disparity that Marx, among others, criticized as a contradiction 

to modernism and capitalism. Dracula thus reflects the current events of its time. 

The period surrounding the writing and publication of Dracula was also affected 

by technological progress, which led to electrification (Luckhurst 5). This 

electrification with new communication technologies such as the typewriter, the 

gramophone, the telegraph, and photography also had an impact on Dracula. 

Jennifer Wicke argues that Dracula is “a chaotic reaction-formation in advance 

of modernism, wildly taking on the imprintings of mass culture” (469) and that it 

“focuses on the entry into mass culture” (477). Mina Harker and Dr Seward are 

good examples of characters who are fully immersed into mass culture. On the 

one hand, Mina uses her diary entries, her husband’s journal, Dr Seward’s 

phonographic diary entries and other important material to break down all the 

events regarding Dracula into the most necessary information using a typewriter 

(Stoker 235-36). This shows that modern methods of communication have 

become popular and therefore indispensable. On the other hand, Dr Seward 

experiences living without modern media, since he misses his phonograph, 

which he uses to record his diary entries after the group has set off for 

Transylvania so that he has to write with a pencil (Stoker 356). Just as Mina, he 

can hardly imagine life without modern media. At the same time, however, there 

was an alienation from mass culture and literature (Warwick 45), as many people 

could not afford it. The class question and money shortages had always been 

present. Thanks to advances in printing, literary works could be published 

cheaply in several parts at weekly or monthly intervals (Warwick 42), making 

them more accessible to the general public. To sum up, Stoker praises modern 

communication technologies by using them as a narrative device in Dracula to 

uncover and combat the threat posed by Dracula. Yet, Dracula also reflects the 

social tensions and economic shifts of the 19th century by illustrating the 

imbalance of power between Dracula and his victims. 

Although the bourgeoisie and Dracula are invisible or difficult to grasp in 



 156 

different ways, they nevertheless represent powerful and often harmful forces in 

their respective surroundings. Capital is not tangible, and the true ownership and 

power of the bourgeoisie is usually not fully visible either (Marx, Capital 304). For 

this reason, it is very difficult for the proletariat and takes some time to recognise 

how great the influence of the bourgeoisie is. 

Dracula, who very rarely makes a physical appearance, is just as 

unrecognizable as the bourgeoisie. His story is told in epistolary style, either from 

the point of view of the victims or vampire hunters in the form of letters, newspaper 

articles, diary entries or other records (Inoue 85). “The vampire is the horrific 

Other” who increasingly moves into the spotlight of the storytelling but never gets 

a chance to speak himself (Johnson 78). This style parallels the fragmented 

information the proletariat receives from the bourgeoisie. The proletariat as well 

as Dracula’s victims need to put the pieces together to understand the threat they 

are facing. 

Dracula also remains a mystery to the characters for a long time, since he 

has a different diurnal rhythm than humans and is usually only out at night, as 

Jonathan Harker experiences during his visit to the Count’s castle when he talks 

to him until dawn (Stoker 25). In London, he has fifty boxes to hide in during the 

day and protect himself from daylight (243). When Van Helsing and the others 

discover Dracula with Mina and Jonathan and get too close to him, he disappears 

and all that can be seen is “nothing but a faint vapour” (301). As he is a threat 

without a face for all the characters, except Jonathan for a long time, the fear of 

Dracula grows among the characters and the hope, that he will soon disappear, 

fades. Jonathan is the only one from whose point of view the reader obtains a 

more precise description of Dracula’s appearance and behaviour: hooked nose, 

lofty doomed forehead, massive eyebrows, bushy curly hair, sharp white teeth 

protruding over the lips and hairs in the centre of the palms (Stoker 24-25). 

Furthermore, Dracula’s hands are ice cold that it feels like shaking the hand of a 

dead man (22). Jonathan also notices the absence of mirrors in the castle (26). 

He later realises that Dracula is not reflected in his shaving glass (32), which 

proves once again his intangibility. Furthermore, as Franco Moretti points out, 

“he has no shadow. His body admittedly exists but it is ‘incorporeal’” (73), 

because his natural lifetime is exceeded. This makes exploiting his victims easier 



 157 

because the attack can never be predicted. Altogether, Dracula’s as well as the 

bourgeoisie’s intangibility emphasise the position of power and make it harder for 

Dracula’s victims and the proletariat to recognise and fight against the danger. 

Dracula as a bourgeois “is a rational entrepreneur who invests his gold to 

expand his dominion: to conquer the City of London,” (68) as Moretti puts in his 

article “The Dialectic of Fear.” This means that he acts strategically and logically 

to achieve the expansion of his vampire reign in London. However, the paradox 

is that the Count has no servants in his castle. When Jonathan Harker arrives at 

Dracula’s castle, he learns that the Count himself has been the coachman who 

has brought him to the castle (Stoker 22-23). Dracula himself then informs him 

that his servants are not available and that he will take care of his needs (23), 

which is unusual for an aristocrat like Dracula. The only people Dracula relies on 

in his home country are peasants, whose blood he sucks and babies he steals. 

In contrast to his life in his castle, Dracula needs helpers, whose labour power he 

can exploit, when he wants to conquer London and to get back to Transylvania 

in the end of the novel so that he can go unrecognised. As a capitalist, he takes 

over house after house in London, expanding his power and possibilities to suck 

his victims’ blood. Van Helsing says of rich people like Dracula that “police and 

other authority help him all they can” (313), which complicates any action against 

him. According to Marx, it is the same for the bourgeoisie, who had gained 

political power in England (Capital 11). As a result, no one can stand in the way 

of the expansion of the bourgeoisie’s rule. In the end of the novel, on Dracula’s 

way back, Romani protect the box the Count has been hiding in (Stoker 399). 

However, he is not only an entrepreneur because he uses people to help him, 

but also because he invests in gold, as mentioned in the beginning of this 

paragraph. In economic terms, investing means putting capital into something 

with the hope of future profit. Here, Dracula invests his resources in the conquest 

of London. His resources in gold are “a great heap” (55), as Jonathan reports in 

his diary. Interestingly, Dracula owns gold in many different currencies, “Roman, 

and British, and Austrian, and Hungarian and Greek and Turkish money” (55) and 

all several hundred years old. The money is “covered with a film of dust” (55), 

which means that it has been there for a long time, waiting to be used by Dracula, 

who is strategically planning the expansion of his dominion and expecting 



 158 

success. Moretti describes this as an expansion of his dominance, similar to a 

company trying to expand its market share into new territories: “The money that 

had been buried comes back to life, becomes capital and embarks on the 

conquest …: this and none other is the story of Dracula the vampire” (73). The 

conquest of London that Moretti mentions can be interpreted as gaining market 

share in the form of humans he can turn into vampires and to have humans as 

his subjects who will give him blood to live. In summary, Dracula’s transformation 

from a self-sufficient vampire in his castle in Transylvania to a figure who is 

strategically dependent on human help and the investment of his wealth in his 

quest to conquer London identifies him as a capitalist entrepreneur. 

Being dependent on human helpers to live on, Dracula illustrates the 

effects of capitalist production conditions on the individual by portraying Dracula’s 

victims as exploited and dehumanised beings. His violent actions signify various 

Marxist concepts like exploitation, commodification, dehumanisation, and 

alienation. Dracula is, as most vampires, a vampire who subsists on human 

blood. He therefore exploits the blood and life force of others for his own survival 

and prosperity. Like the bourgeoisie exploits the labour of the working class to 

accumulate capital, Dracula drains his victims of their life force to live on. 

He furthermore views people as his commodity, as possessed objects to 

satisfy his needs (Marx, Capital 27). With their help, he buys property in London 

and sees the people as his resources for maintaining his vitality. Dracula 

transforms his victims into goods or possessions, just as the working class is seen 

as the bourgeoisie’s commodity (Marx and Engels 34). Lois Tyson explains: “I 

commodify human beings when I structure my relations with them to promote my 

own advancement financially or socially” (60). That is precisely why Dracula 

commodifies Lucy and Mina: he structures his relationships with the two women 

to improve his access to blood and thus his own life. In addition, the vampirism 

that Dracula embodies leads to the dehumanisation of his victims. Those who are 

bitten by him become weaker and sometimes show vampiric traits. Those who 

eventually become vampires lose their humanity and become bloodthirsty 

creatures. This reflects Marx’s idea of dehumanisation, where people become 

objects of desire or exploitation: “the worker is reduced to little more than the next 

stop on the assembly line, a monotonous process that results in a ‘total loss of 



 159 

humanity’ according to Marx” (qtd. in Morissette 639). Ultimately, Dracula’s 

victims experience alienation from themselves as soon as they are bitten by him. 

They become strangers in their own existence and in society, 

transforming “into little more than a zombie—a slave to the capitalist” (639), or 

to Dracula. Lucy, who is completely under Dracula’s spell, is a good example for 

an alienated victim: she is completely weakened by his exploitation and barely 

participates in life with the others. When Van Helsing opens Lucy’s coffin and 

the men see her body there, neither Dr Seward nor Arthur see Lucy in her own 

body (Stoker 228). The latter just asks if this is really Lucy, or only a demon in 

her shape (228). Similarly, in Marxist theory, workers experience alienation from 

their own labour and selves in capitalist society (Neocleous 682). The following 

section will examine the extent to which the Marxist concepts outlined in this 

paragraph apply to the experiences of three of Dracula’s victims: Lucy Westenra, 

Mina Harker, and Jonathan Harker. 

Lucy Westenra embodies both the proletariat, because she experiences 

alienation in Victorian society, and capitalist tendencies, which intensify during 

her transformation into a vampire. Mina Murray portrays her as beautiful (Stoker 

70), which is why she has many admirers. Three of them propose to her: Dr 

Seward, Arthur Holmwood, whom she loves, and Quincey Morris. Even though 

she loves Arthur, she is sad that she has had to turn down the other two marriage 

proposals: “Why can’t they let a girl marry three men, or as many as want her, 

and save all this trouble?” (67). This shows a certain greed in Lucy and her desire 

to consume. In the capitalist system, the freedom to choose and have multiple 

options is appreciated. Lucy may seek a similar freedom in her romantic 

relationships, just as people in a consumerist society strive for options. However, 

the two other men remain with her because they try to cure her of her initially 

unknown illness and later save her from Dracula’s influence. The Count sucks 

the life force out of Lucy and leaves her no choice. Mina records in her diary that 

Lucy is haunted by something at night: “There was undoubtedly something, long 

and black, bending over the half-reclining white figure. I called in fright, ‘Lucy! 

Lucy!’ and something raised a head, and from where I was I could see a white 

face and red, gleaming eyes.” (Stoker 101). It is also noticeable that she points 

to her neck and is unresponsive for a long time (102). Lucy increasingly becomes 



 160 

Dracula’s commodity: through his influence, she is transformed from an individual 

human being into a kind of commodity in the form of a vampire for his own benefit 

of maintaining vitality. Her blood becomes a resource for him, which he consumes 

in order to survive. She becomes a mean to Dracula, reflecting the process of 

objectification in which people in capitalist society are often reduced to their 

economic utility. Lucy gradually loses control over herself when she is haunted by 

the Count, and thus loses her personal independence over herself, like the 

working class in Marxist theory often loses control over their working conditions 

and their lives. While Lucy turns into a vampire, she becomes a stranger in 

society. Jason J. Morissette explains: 

Just as Marx’s view of alienation suggests that capitalism drains the worker 

of his humanity and separates him from all life’s enjoyments, so too does the 

vampire’s bite drain Lucy of her will to live and eventually transform her into the 

walking dead….Visiting her at night, Count Dracula slowly drains Lucy’s blood 

and leaves her anemic and bedridden. Once vivacious, Lucy becomes pale, 

listless, and visibly weakened. (640) 

Lucy feels the same feeling of alienation as people in capitalist society. In 

addition, she experiences a significant dehumanisation: her skin loses its vivid 

colour as she becomes a bloodthirsty vampire. She turns into a predator, driven 

only by the instinct to consume. Dr Seward describes Lucy’s body as looking the 

same as usual but changed as she lies in the coffin with “pointed teeth, the 

bloodstained voluptuous mouth” (Stoker 228). Furthermore, her eyes still look 

the same but are nevertheless “unclean and full of hell-fire” (225). She is 

described in the press as a “bloofer lady” (189) who sucks the blood of children 

to satisfy her craving for consumption. There is also a sexual hunger for her 

husband, Arthur Holmwood. She tries to seduce him with “a languorous, 

voluptuous grace” and “sweet in her tones” (226), but this is stopped by Van 

Helsing’s crucifix. Ultimately, Lucy cannot be saved by her peers, since she is 

dehumanised and can no longer be cured of vampirism. Van Helsing, Dr Seward, 

Quincey Morris, and Arthur Holmwood want to save her from her bloodthirst, also 

to prevent her from being a further threat to the population, which represents the 

proletariat. Therefore “Arthur took the stake and the hammer,” then “placed the 

point over the heart” and finally “struck with all his might” (230). This is the first 



 161 

sign that the proletariat will eventually fight back against the bourgeoisie and the 

capital, which will be discussed in more detail in the course of the essay. To sum 

up, Lucy is a person who suffers, but who also consumes blood herself. She 

consumes it to be strong and keep herself alive, and, moreover, she cannot get 

enough when it comes to the number of husbands. Ultimately, there is no hope 

for Lucy to recover. She has become both a victim of Dracula “who empties his 

victims’ life force and condemns them to eternal hunger and loneliness” (Inoue 

85), making her a vampire addicted to blood and consumption, as well as a victim 

of her own people when she is staked by Arthur. Along with her husband, Mina 

Harker is the victim in Dracula who most represents Marx’s statement of living 

labour power working for and being sucked by dead labour power. Like Lucy, 

Mina also becomes his victim, but unlike Lucy, she is rather a medium. Through 

his control over her mind, Mina gradually loses her own identity and becomes a 

weak-willed tool in Dracula’s hands, like the way the bourgeoisie exploits the 

labour of the proletariat. In contrast to Lucy, who is described as beautiful and 

feminine, Maurice Hindle sees in Mina both the traits of a New Woman and the 

feminine traits expected by society during the time the novel is set (Introduction 

xxxv). Van Helsing describes her as having “a man’s brain” and a “woman’s 

heart” (Stoker 250). At the time the novel is set, one thing that has not always 

been normal is a woman working. She describes herself as a New Woman and 

thus sees herself being part of a “cultural phenomenon made possible by the 

burgeoning women’s movement in the late nineteenth century” (Senf 115), 

proving that Dracula is aware of modernity (120). Mina herself represents the 

upcoming profession of a typewriter woman (120). Carol Senf evaluates further 

that Mina’s skills at shorthand and typing points to the emergence of women into 

the professional working world who were ‘an index of the increasing numbers of 

women teachers and office workers in the lower-middle-class sector of the labor 

force’, tropes and devices that are associated with the New Woman. The 

typewriter girl or the female telegraphist were the most visible cultural renditions 

of the entry of women into the workface in the late Victorian period, with all the 

attendant anxieties that produced. (120-21) 

The employment of women, which is not fully accepted in society, as 

described by Senf, shows that the bourgeoisie makes no distinction between 



 162 

genders among the proletariat, as long as they can multiply their capital through 

living labour. Tyson also states that for Marx, differences in gender (or also race 

and ethnicity) are not as relevant as differences in class (51). Similarly, according 

to a Marxist reading, Dracula makes no distinction in gender when he exploits his 

victims. The night he haunts Mina and Jonathan’s home shows how Mina is 

alienated from her own self and humanity as he forces her to drink his blood, just 

as the proletariat in a capitalist society is alienated from their own labour. This 

incident is described from both Dr Seward’s point of view and her own. He 

describes how Mina is pressed against Dracula’s chest by him. Mina then 

describes how she either suffocates or drinks his blood. 

She ultimately gives in to the consumption of capitalism and drinks the 

Count’s blood (Stoker 307). Dr Seward describes the moment very visually: 

Mina’s head is violently pressed onto his chest as Dracula holds both her hands 

with one hand and keeps her neck under control with the other (300). The Count 

forces Mina to consume and at the same time he shows that he commodifies her 

by the way he holds her. Since Mina begins to transform into a vampire, a certain 

degree of dehumanisation starts because she displays behaviours of a vampire 

in the early stages. With his mind control and blood in her, Mina becomes weaker 

and sleeps a lot (388). The only two times of the day when Mina is herself are 

sunrise and sunset (Stoker 351), because she does not feel estranged as she is 

not under Dracula’s spell. Nevertheless, she is still a commodity, as the Count 

immediately takes possession of her again. However, these daytimes show that 

Mina still has human traits. For this reason, the men see hope in her, in contrast 

to Lucy’s situation. Her safety is important to the men and they do not give up on 

Mina (347), even though Mina herself recognises that her blood is poisoned 

(351). According to Hindle, Mina is “the most important enabling factor for the 

defeat of Dracula” (Introduction xxxv), because thanks to her mental connection 

and hypnotic powers, she manages to trace Dracula. His death finally causes her 

vampire symptoms to disappear, and she is entirely human again. In conclusion, 

Mina’s experiences with Dracula can be applied to how people feel alienated, 

exploited and robbed of their humanity in a capitalist world. Unlike Lucy, however, 

she regains her humanity by destroying the Count. 

Jonathan Harker’s experiences as Dracula’s prisoner also reflect the 



 163 

mechanisms of capitalist exploitation and the associated alienation of the 

individual. He is the first victim of the Count that the reader gets to know. Nina 

Auerbach calls Jonathan a “lonely tourist on a disorienting business trip who 

enters Castle Dracula as an employee” (69). In the role of an employee, he is 

sent to Transylvania to do business for Dracula without knowing his true 

intentions and the danger he represents. Like Mina, Jonathan also works as living 

labour for the dead labour and is exploited by Dracula to achieve his aim of 

conquering London. This corresponds to the idea of the exploitation of labour by 

the bourgeoisie, who profit in capitalist society. On his way to the Count’s castle, 

Jonathan sees himself as independent, as he is no longer a clerk but a solicitor 

(69) ‒ but then Dracula arrives and makes him a prisoner in his castle. Looking 

at his role as a tourist, one can say that he consumes like a tourist and allows 

himself to be seduced by the offer (Wicke 471-72): he accepts Dracula’s 

invitation, eats the food provided by him (Stoker 23), and allows to be seduced 

by Dracula’s women, albeit not voluntarily but rather under the women’s spell. He 

also permits to be exploited, as they want to drink his blood (45- 46). An 

interesting point is that the Count tells Jonathan to enter the house of his own free 

will (22), which leads to a contradiction due to Dracula’s demand. However, the 

reader then also realises in the course of the novel that the free will in crossing 

the threshold is a permission for Dracula to exploit Jonathan, without Jonathan 

having been aware of this before crossing the threshold. The proletariat, too, is 

often unaware at first of what working for the bourgeoisie involves and takes a 

long time to realise that they are trapped by the bourgeoisie. Jonathan 

experiences a progressing alienation while he is imprisoned in the Count’s castle. 

He is separated from his home and loved ones and feels increasingly isolated as 

well as alienated from society. The relationship between Jonathan and Dracula 

is characterised by a strong power imbalance. The Count has control over 

Jonathan and his existence, just as the bourgeoisie has control over the working 

class in a capitalist society. When Dracula tells him that he needs to stay for 

another month, he accepts this statement resignedly and hopelessly (39). He 

knows that he cannot oppose it, even though he is unhappy about having to stay 

in the castle any longer. As a result, Jonathan loses his autonomy and freedom 

in the course of the story. He becomes a prisoner and thus a commodity of 



 164 

Dracula. This can be interpreted as a loss of personal autonomy, which is often 

experienced in capitalist labour relations. 

Although Jonathan realises very quickly that something is wrong, he barely 

puts up any resistance to Dracula. However, he starts looking around the castle 

and finds English books (29) and an atlas with markings near London (31) which 

show him that the Count is planning something. Because of his inspections, he 

quickly realises that he cannot escape because the doors are locked and the 

castle is built on a rock (42-43). The only kind of resistance Jonathan expresses 

is his letters to Mina, written in shorthand, which the Count is unable to decipher 

(39). Dracula’s power can be related to that of capitalism and shows that it really 

takes a lot of strength and realisation to fight against the mechanisms. Though, 

unlike Lucy and Mina, Jonathan never loses his humanity, neither while he is in 

the castle nor after he has escaped from Dracula. After he has managed to break 

free, Jonathan sees his marriage to Mina as an opportunity to share his 

experiences with the Count. His “ideas of the trust between husband and wife” 

are that “there should be no secret, no concealment” (115). He knows that he can 

talk about it and his imminent return to England, both as a married man and as a 

means of escaping Dracula. Nevertheless, he is still afraid of the Count and must 

realise that his wife is later under Dracula’s influence and that he must free her. 

While the Count still considers Jonathan his property in front of the women in his 

castle (46), this changes completely in England: there, Mina is forced by Dracula 

to drink his blood, while he pays no attention to Jonathan. Auerbach says that he 

is “overshadowed by bitten women” (69). Dracula clearly announces to the men 

that he sees both Mina and Lucy as his property when he meets them in the house 

where his boxes of sacred earth are located: “‘Your girls that you all love are mine 

already; and through them you and others shall yet be mine—my creatures, ... 

when I want to feed.’” (326). Although Jonathan is still a victim, he also takes on 

the role of protector and saviour of his wife, because he understands Dracula’s 

uttered threat to the men and wants to stop him from expanding his rule further, 

just as the bourgeoisie is trying to be kept from increasing their capital. To 

summarise, Jonathan experiences in the Count’s castle are similar to the 

alienating and exploitative mechanisms of capitalism; later he switches from the 

role of victim to that of protector and, like Mina, survives and emerges from the 



 165 

events as a human being. 

Just as the labourers are trapped by the capitalist constraints, which keeps 

them locked in an everlasting struggle for survival, the characters in Dracula are 

trapped in the Count’s spell, too. The resulting distractions and the omnipresent 

“harsh reality” of their lives make it a particular challenge for both the workers and 

the characters to develop an awareness of their own situation and to organise 

themselves to rebel against and free themselves from the structures of the 

bourgeoisie and Dracula respectively (Morissette 640). Jonathan Harker and 

Lucy Westenra are both trapped in Dracula’s dominion. Jonathan and Lucy are 

trying to survive, but Lucy does not notice the influence Dracula has over her. 

Jonathan realises that he is a prisoner in Dracula’s castle (Stoker 33), but he 

cannot do anything against Dracula on his own. Moreover, Lucy becomes 

increasingly weaker as Dracula consumes her blood. 

However, no one realises this at first. Dr Seward reports to Arthur 

Holmwood in a letter that “there must be a cause somewhere” (122). Ultimately, 

there is no rescue for Lucy, as neither she can help herself nor the others, but 

the other characters recognise the threat and try to find a solution. The 

characters’ helplessness towards Dracula’s terror leads to an increased search 

for protection, which also manifests in religious practices, as explained in the 

next paragraph, before they finally know how to distract him. 

Religious practices and symbols are a recurring theme in Dracula: religion 

is instrumentalised to calm the characters and distract them from the real threats, 

such as capitalism embodied by the vampire. The fact that religion does not seem 

to help Van Helsing and the other characters can be explained by Karl Marx’s 

idea of religion as “the opium of the people” (Marx, “Introduction” par. 4). The term 

refers to the idea that religion is often used to calm the masses and distract them 

from their existing problems by promising “future rewards in the afterlife in 

exchange for enduring earthly hardships in the present” (Morissette 640). Opium 

is also used as a painkiller and narcotic and therefore only a short-term escape. 

Moreover, both capitalism and Dracula show a clear decoupling of religion 

and social realities. Religious symbols often serve as protective shields, but they 

cannot change the underlying social power structures and inequalities. In 

Dracula, there are many references regarding the belief in religion as distraction 



 166 

and protection against Dracula. As the reader sees right at the beginning, the 

wife of Jonathan Harker’s landlord hands him her crucifix as he leaves them to 

go to Dracula’s castle (Stoker 11). She wants to help him and give him protection 

from Dracula, of whom she herself is very afraid. Another example in the text is 

when Jonathan cuts himself shaving, his neck bleeds and Count Dracula tries to 

grab his throat (Stoker 33). Jonathan turns away, leaving Dracula only touching 

the chain of the crucifix (33). Dracula’s “demoniac fury,” which occurs because 

of the blood, causes an “instant change” when the chain is touched and 

disappears immediately (33). Jonathan is able to fend off the Count briefly, but 

the crucifix does not further harm him. One more textual evidence is seen in 

Jonathan’s escape, which ends at the Hospital of St Joseph and Ste Mary in 

Budapest (Stoker 109). The sender of the letter is Sister Agatha, who prays for 

him and Mina, for “many, many happy years for” (110) them. Jonathan believes 

he is safe from Dracula under the roof of the Christian hospital and marries Mina 

there (115). They are married by a “chaplain of the English mission church” (115). 

However, the hospital and the marriage in Transylvania are only a temporary 

protection from Dracula, as the Count catches up with the couple in England. In 

the course of the novel, Van Helsing, Dr Seward, Arthur Holmwood, and Quincey 

Morris are also able to defend themselves from Lucy with a crucifix when Lucy 

tries to convince Arthur to come into her arms (Stoker 226). When Van Helsing 

stops Arthur from going to Lucy by walking between them with the crucifix held 

out, Lucy immediately retreats (226). Nevertheless, even this defence is only a 

temporary protection. 

The men and the inhabitants of London, but above all the children, are only 

safe from Lucy once she has finally died. The same applies to Dracula. In 

conclusion, there are several reasons why the religious dimension does not offer 

the characters any help. Faith offers the characters brief protection, but the short-

term success only numbs the fear of Dracula. Dracula escapes religious influence 

and thus demonstrates the ineffectiveness of religious moral concepts against 

superior forces, just as moral concepts are subordinate to power structures in 

capitalist society. The only way out is to tackle the problem directly: the 

destruction of Dracula, and thus of the capital. 

It is important, however, that both in Dracula and in real socio-economic 



 167 

struggles, there is a point when resistance to seemingly insurmountable forces 

arises. Just as the working class can stand up against the dominance of the 

bourgeoisie by organising as a union (Marx and Engels 36-37), the vampire 

hunters eventually confront Dracula, despite his apparent strength, symbolizing 

the vampire hunters against the big capital. The turning point is when Dracula 

invades Mina and Jonathan Harker’s room and forces Mina to drink his blood 

(Stoker 300). Mina has no chance of breaking free, she has fallen under Dracula’s 

spell. Dr Seward compares this event with a “child forcing a kitten’s nose into a 

saucer of milk to compel it to 

drink” (300). He, Van Helsing, Quincey Morris and Arthur Holmwood 

watch this helplessly until the Count disappears (301). After Mina comes back to 

reality and Jonathan wakes up from his paralysis, Van Helsing calms the 

shocked couple and calls for a consultation of the circle (303). The next morning, 

they discuss their next step, Mina as Dracula’s last victim is not to be excluded 

from the consultation, “no matter how painful” (309). The skills of the New 

Woman are appreciated here, albeit somewhat reluctantly, as the men 

themselves would like to prove their abilities. However, the vampire hunters 

know that Mina’s mental connection to Dracula is important in order to defeat 

him. Consequently, the five men and Mina unite all their forces to take on the 

powerful Dracula. The group of vampire hunters, which can be compared to a 

workers’ union, gathers new strength and feels optimistic that they can defeat 

Dracula, despite his (financial) superiority: “The Count may have many houses 

which he has bought. Of them he will have deeds of purchase, keys and other 

things‥‥he will have his book of cheques. There are many belongings that he 

must have somewhere” (311). They decide to find the fifty boxes filled with earth, 

because these boxes with “sacred” (317) earth are safe places for Dracula to 

retreat and strengthen himself. If the hunters succeed in ensuring that Dracula 

no longer has access to the boxes, they will deprive Dracula of the opportunity 

to gather important life force. The final battle takes place in Transylvania, as 

Dracula tries to escape the rise of the proletariat by running away from England. 

On his return journey to his castle, the Count has helpers who make the men’s 

fight harder, but at the same time represent Dracula’s weakness in daylight. 

Although Van Helsing and the others seem very well prepared and superior to 



 168 

the Romani with their Winchester rifles, the count’s fighters defend Dracula in 

the coffin, using knives and pistols (399). 

Quincey Morris and Jonathan Harker finally manage to destroy Dracula, 

Jonathan cuts off his head with his kukri knife and Quincey stabs him in the heart 

with his bowie knife. This seems to be the right way to destroy Dracula, because 

“the whole body crumbled into dust and passed from” the vampire hunters’ sight 

(401). The vampire, who embodies the bourgeoisie and sucks the blood or life 

out of people, is thus eliminated and Mina, the other victims, and the helpers are 

free, because the bourgeoisie can only increase their capital as much as it has 

workers to multiply it. This means that Dracula can only grow and gain vitality for 

as long as he can exploit people. As they offer resistance against this, Dracula’s 

time has come. 

However, a battle also claims victims: Quincey Morris is critically injured 

by a Romani and dies. To sum up, this victory over Dracula represents the 

triumph of the working class over the bourgeoisie and capital. Furthermore, it 

underlines the importance of collaboration in the fight against overpowering 

opponents. 

In conclusion, it can be said that Bram Stoker’s Dracula illustrates the 

tension between exploiter and exploited expressed by the vampire and his 

victims and that this can be transferred to the capitalist system. Dracula 

embodies the bourgeoisie, while his victims, in particular Lucy, Mina, and 

Jonathan, are representatives of the proletariat. The depiction of Dracula’s 

intangibility and the characters’ alienation, commodification, and exploitation 

reflects the effects of the capitalist system on the working class. All of these three 

characters analysed suffer from Dracula’s exploitation, are commodified and 

alienated from themselves. For Lucy there is no final salvation, she has turned 

into a vampire, while Mina is ultimately cured of her vampire symptoms by 

Dracula’s death. Unlike the two of them, Jonathan has never lost his humanity. 

By fighting the vampire together, the protagonists finally manage to fend off the 

threat together, just as the proletariat in the form of a union also fights against 

the bourgeoisie. Dracula is more than just a gothic novel; it reflects the social 

anxieties and conflicts of its time. The victory over Dracula offers hope for a 

future in which humanity liberates itself from the chains of capitalism, works 



 169 

together for and establishes a fairer society. The downsides of capitalism, such 

as the exploitation of people and the ever-growing gap between rich and poor, 

are topics that remain relevant. It is highly questionable whether society will be 

able to build a future in which exploitation and oppression can be successfully 

combated. 

 
 

WORKS CITED 

 

AUERBACH, Nina. Our Vampires, Ourselves. U of Chicago P, 1995. 

BARBER, Paul. “Forensic Pathology and the European Vampire.” Journal of 
Folklore Research, vol. 24, no. 1, 1987, pp. 1–32. JSTOR, 
www.jstor.org/stable/3814375. Accessed 13 Aug. 2023. 

HINDLE, Maurice. “Introduction.” Dracula. Edited and with an introduction and 
notes by Maurice Hindle, preface by Christopher Frayling. Penguin Classics, 
2003. 

INOUE, Yoshitaka. “Contemporary Consciousness as Reflected in Images of the 
Vampire.” Jung Journal: Culture & Psyche, vol. 5, no. 4, 2011, pp. 83–99. JSTOR, 
doi.org/10.1525/jung.2011.5.4.83. Accessed 13 Aug. 2023. 

JOHNSON, Judith E. “Women and Vampires: Nightmare or Utopia?” The Kenyon 
Review, vol. 15, no. 1, 1993, pp. 72–80. JSTOR, www.jstor.org/stable/4336803. 
Accessed 13 Aug.2023. 

LUCKHURST, Roger. “Introduction.” The Cambridge Companion to Dracula, 

edited by Roger Luckhurst, Cambridge UP, 2017, pp. 1–8. 

MARX, Karl, and Friedrich Engels. Manifesto of the Communist Party. Edited by 

Andy Blunden, Marxists Internet Archive, 2010. 

MARX, Karl. “Introduction.” A Contribution to the Critique of Hegel’s Philosophy 

of Right, edited by Joseph O’Malley, Cambridge UP, 1970. Marxists Internet 

Archive, www.marxists.org/archive/marx/works/1843/critique-hpr/intro.htm. 

Accessed 19 Sep. 2023. 

MARX, Karl. Capital: A Critique of Political Economy. Translated by Samuel 

Moore and Edward Aveling, edited by Friedrich Engels, vol. 1, Progress 

Publishers, 2015. 

MORETTI, Franco. “The Dialectic of Fear.” New Left Review, no. 136, 1982, pp. 

67-85. KNARF, knarf.english.upenn.edu/Articles/moretti.html. Accessed 15 Aug. 2023. 

MORISSETTE, Jason J. “Marxferatu: The Vampire Metaphor as a Tool for 

http://www.jstor.org/stable/3814375
http://www.jstor.org/stable/4336803
http://www.marxists.org/archive/marx/works/1843/critique-hpr/intro.htm


 170 

Teaching Marx’s Critique of Capitalism.” PS: Political Science and Politics, vol. 
46, no. 3, 2013, pp. 637–42. JSTOR, www.jstor.org/stable/43284400. Accessed 
13 Aug. 2023. 

NEOCLEOUS, Mark. “The Political Economy of the Dead: Marx’s Vampires.” 

History of Political Thought, vol. 24, no. 4, 2003, pp. 668–84. JSTOR, 
www.jstor.org/stable/26220011. Accessed 25 May 2024. 

SENF, Carol. “Dracula and Women.” The Cambridge Companion to Dracula, 

edited by Roger Luckhurst, Cambridge UP, 2017, pp. 114–122. 

STOKER, Bram. Dracula. Edited and with an introduction and notes by Maurice 
Hindle, preface by Christopher Frayling. Penguin Classics, 2003. 

TYSON, Lois. “Marxist Criticism.” Critical Theory Today: A User-Friendly Guide. 

3rd ed., Routledge, 2015, pp. 51-78. 

WARWICK, Alexandra. “Dracula and the Late Victorian Gothic Revival.” The 

Cambridge Companion to Dracula, edited by Roger Luckhurst, Cambridge UP, 

2017, pp. 39–54. 

WICKE, Jennifer. “Vampiric Typewriting: Dracula and Its Media.” ELH, vol. 59, 
no. 2, 1992,pp. 467–93. JSTOR, doi.org/10.2307/2873351. Accessed 18 Jan. 
2022. 

  

http://www.jstor.org/stable/43284400
http://www.jstor.org/stable/26220011.


 171 

 

ORGANIZADORES 
 

 

 

LARA FERREIRA SILVA DIAS 

Professora Assistente DE de Língua Inglesa e 

Literaturas de Língua Inglesa da Universidade 

Estadual do Piauí- UESPI. Coordenadora de 

Projetos da Secretaria de Educação do Estado 

do Piauí - SEDUC/PI. É membro do grupo de 

pesquisa EntreSaberes docentes, linguisticos e 

literários (UESPI) e do Club de Leitura de 

Literatura Contemporânea (UFPI). É 

doutoranda em Estudos Literários pelo 

Programa de Pós-Graduação em Letras 

(PPGEL) da Universidade Federal do Piauí. 

Mestre em Estudos Literários pela 

Universidade Federal do Piauí; Licenciada em Letras (Inglês) pela 

Universidade Federal do Piauí. É co-autora de dois livros didáticos de língua 

inglesa - The Start Book (basic) e Hyper Book (advanced) - emitidos pela 

franquia British and American. Atuou na educação básica ( instituições 

públicas e privadas - professora e coordenadora), em escolas de idiomas e no 

ensino superior como professora e coordenadora pedagógica (IFPI/UFPI/ 

UNINASSAU/ UNAMA).  

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/1189636177092758 

 

 

 

  

http://lattes.cnpq.br/1189636177092758


 172 

VANESSA DE CARVALHO SANTOS 

Doutoranda do Programa de Pós-Graduação 

em Ciência da Literatura na Universidade 

Federal do Rio de Janeiro (PPGCL/UFRJ), com 

período sanduíche na Universidade de Bergen, 

na Noruega. Mestra em Letras - Estudos 

Literários pela Universidade Federal do Piauí 

(UFPI). Graduada em Letras- Língua Inglesa 

e Literatura Inglesa pela mesma instituição, 

onde foi bolsista do Programa Institucional de 

Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID) e aluna 

pesquisadora do programa Iniciação Científica 

Voluntária (ICV). Já atuou como professora 

substituta de Língua Inglesa, durante a graduação, da Secretaria de 

Educação do Estado do Piauí (SEDUC), como professora de inglês e 

coordenadora de Línguas Estrangeiras na Escola Cidadão Cidadã, assim 

como professora de inglês e coordenadora Teens da British and American 

English School, ambas na cidade de Teresina. 

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/3855279738200881 

 

 

 

THIAGO FELICIO BARBOSA PEREIRA  

Possui graduação em Letras - Português pela 

Universidade Estadual do Piauí (2011). 

Possui o Título de Especialista em Docência 

do Ensino Superior. Mestre em Estudos 

Literários pelo Programa de Pós-Graduação 

de Letras da Universidade Federal do Piauí – 

UFPI e doutorando em Letras pela mesma 

instituição. Atuou como docente nas seguintes 

instituições: UESPI, UEMA, IFMA, UFPI, 

IFPI, Afya, FGV e Uninovafapi. Tem 

experiência na área de Letras, com ênfase em 

Literatura Comparada, atuando 

principalmente no seguinte tema: literatura. 

Currículo lattes: http://lattes.cnpq.br/4115744642693761 

 

http://lattes.cnpq.br/3855279738200881
http://lattes.cnpq.br/4115744642693761


 173 

 

 


