
  0 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  1 

Welida Maria Gouveia Silva  

Francinaldo Pereira da Silva 

 (Organizadores) 

 

 

 

 

 

LITERATURA E SOCIEDADE:  

representações, discursos e imaginários 

 

 

ISBN 978-65-987918-7-2 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



  2 

2026 Editora Kennis 

Copyright © Editora Kennis 
Copyright do Texto © 2026 Os autores 

Copyright da Edição © 2026 Editora Kennis 
Direitos para esta edição cedidos à Editora Kennis pelos autores. 

 
 
 
 

Capa: Designed by Editora Kennis 

Imagem da Capa: Foto gerada pelo Google Gemini 

Diagramação e Edição de Arte: Editora Kennis 

Revisão: Os Autores 

 

 

 

CONSELHO EDITORIAL 

 

Dr. Charlyan de Sousa Lima 

Dr. Diego Amorim dos Santos 

Dr. Ivandro Carlos Rosa 

Dra. Karlyene Sousa da Rocha 

Dra. Kaiomi de Souza Oliveira Cavalli 

Dr. Leonardo De Ross Rosa 

Dra. Marcele Scapin Rogerio 

Dra. Mayara da Cruz Ribeiro 

Dra. Paula Michele Lohmann 

Dr. Renato Santiago Quintal 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  3 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O conteúdo do livro, correção e confiabilidade são de responsabilidade exclusiva dos autores. O 

download da obra e o seu compartilhamento somente são autorizados desde que sejam 

atribuídos créditos aos autores, sem alterá-la e de nenhuma forma utilizá-la para fins comerciais. 

 
 
 
 
 

Editora Kennis  
Chapadinha – Maranhão – Brasil  
www.editorakennis.com.br 
publica.editorakennis@gmail.com 

Diagramação: Editora Kennis 

Edição de Arte: Editora Kennis 

Revisão: Os Autores 

Organizadores: Welida Maria Gouveia Silva 

 Francinaldo Pereira da Silva 

  

  

  



  4 

 

  

 

 

APRESENTAÇÃO ........................................................................................................................ 6 

 

SILÊNCIOS INSURGENTES: A JORNADA DE GENOVEVA PIA EM OS 

TAMBORES DE SÃO LUÍS .......................................................................................................... 9 

Welida Maria Gouveia Silva 

 

O PROBLEMA AMOR NA VIDA DE PROSTITUIÇÃO: representação, 

estigmas e problematização da vida sexual em Lucia Mccartney (1967) .............................. 32 

Joyce Rocha Moreira 

Francinaldo Pereira da Silva 

 

 VIDROS E ESTILHAÇOS: A IDENTIDADE FEMININA COMO CONSTRUÇÃO 

SOCIAL NO CONTO “AMOR”, DE CLARICE LISPECTOR ...................................................... 58 

Hellayne Christine Carvalho Brandão 

Gil Derlan Silva Almeida 

 

ENTRE TEXTO E SOCIEDADE: A LITERATURA COMO FERRAMENTA DE 

EDUCAÇÃO CRÍTICA ................................................................................................................ 70 

Larissa Franco Pivatto 

 

O BOM CRIOULO: REFLEXÕES SOBRE RAÇA E SEXUALIDADE NO 

ROMANCE DE ADOLFO CAMINHA .......................................................................................... 82 

Erilane Santos Machado 

Loyane da Silva Vasconcelos 

Thamires Mikaelle da Silva Araújo 

 

 O INTIMISMO EM LAVOURA ARCAICA, DE RADUAN NASSAR: UMA 

ANÁLISE DO NARRADOR-PERSONAGEM ANDRÉ .............................................................. 102 

Ramilson de Jesus Nascimento 

 

 A CONSTRUÇÃO DO ESPAÇO FEMININO ENTRE SILÊNCIOS E 

RESISTÊNCIAS: uma crítica à dominação patriarcal e à violência sexual intrafamiliar no 

conto 'Shirley Paixão', de Conceição Evaristo ..................................................................... 128 

Wilson da Silva Sousa 

Taynara Carneiro Ferreira 

 

 

SUMÁRIO 
 



  5 

A REPRESENTATIVIDADE DA RELIGIÃO DE MATRIZ AFRIANA JARÊ EM 

TORTO ARADO DE ITAMAR VIEIRA JÚNIOR: uma análise da espiritualidade como 

elemento de identidade e resistência .................................................................................... 145 

Alessandra Araújo da Silva  

Jéssica Lourranny Pereira de Assunção  

Rodrigo Oliveira da Conceição  

 

 A NATUREZA COMO ESPAÇO DE RESISTÊNCIA: UMA LEITURA 

ECOCRÍTICA DE TORTO ARADO DE ITAMAR VIEIRA JÚNIOR ........................................... 157 

Moises da Silva de Sousa 

Dilene Pereira da Silva  

 

A ATUAÇÃO DA MULHER NA CONSTRUÇÃO E (RE)CONSTRUÇÃO DA 

IDENTIDADE MOÇAMBICANA EM O ALEGRE CANTO DA PERDIZ, DE PAULINA CHIZIANE

 ................................................................................................................................................. 170 

Erilane Santos Machado 

 

ORGANIZADORES .................................................................................................................. 182 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  6 

 

 

A literatura sempre se apresentou como um dos campos mais ricos e 

complexos da experiência humana. Mais do que mero registro de fatos ou 

inventário de narrativas, ela constitui-se como um espaço de reflexão, diálogo e 

transformação social, capaz de registrar, problematizar e reinventar as 

experiências, valores e tensões de diferentes épocas, sociedades e culturas. O 

presente livro, Literatura e Sociedade: representações, discursos e imaginários, 

nasce do desejo de compreender essa dinâmica intrínseca entre a produção 

literária e o contexto social em que se insere, propondo uma análise crítica e 

aprofundada do papel da literatura como instrumento de interpretação e 

modificação do mundo. 

A obra parte da premissa de que os textos literários não são meros 

espelhos da realidade, mas sim agentes ativos na construção de sentidos, 

capazes de questionar paradigmas estabelecidos, iluminar contradições sociais 

e estimular novas formas de percepção e de ação. Ao longo das páginas, o leitor 

é convidado a perceber como a literatura atravessa diferentes espaços e tempos, 

moldando experiências individuais e coletivas, ao mesmo tempo em que é 

moldada pelas forças históricas, políticas, culturais e simbólicas que constituem 

a sociedade. 

A organização do livro privilegia a análise articulada de representações 

culturais, discursos literários e imaginários sociais, demonstrando que a literatura 

atua como espaço de negociação e contestação de sentidos. Cada capítulo 

integra teoria e prática, oferecendo ferramentas para compreender a literatura 

como território de reflexão crítica, capaz de influenciar a percepção de mundo, a 

formação da subjetividade e a compreensão das relações sociais. Nessa 

perspectiva, os textos literários são espelhos e lentes simultaneamente: refletem 

os valores, tensões e imaginários de uma época, e ao mesmo tempo revelam 

possibilidades de transformação e inovação conceitual. 

 

 

APRESENTAÇÃO 
 

 



  7 

A obra se detém também sobre gêneros literários, movimentos históricos 

e tradições narrativas, permitindo ao leitor situar os textos em seus contextos 

culturais e temporais. Ao analisar romances, contos, poesias e dramaturgias, o 

livro evidencia como diferentes formas de escrita produzem sentidos específicos 

e dialogam com questões sociais, políticas e éticas. Movimentos literários como 

o Modernismo, o Romantismo, o Realismo, e outras tradições nacionais e 

internacionais, são considerados em sua capacidade de refletir e moldar 

imaginários coletivos, revelando o modo como a literatura registra e questiona a 

experiência histórica. 

Mais do que apresentar conceitos teóricos, a obra oferece analises 

detalhadas e exemplos concretos de obras literárias, mostrando como a 

literatura produz e reflete significados em múltiplos níveis, do simbólico ao social, 

do pessoal ao coletivo. Ela explora o papel da literatura na construção de 

identidades, na representação de experiências humanas e na provocação de 

debates éticos, estéticos e culturais. Ao evidenciar a literatura como campo de 

diálogo com questões sociais, o livro reforça a compreensão de que os textos 

literários não existem isoladamente: eles interagem com a sociedade, 

respondem a ela, influenciam-na e, muitas vezes, transformam-na. 

A leitura desta obra permite perceber a literatura não apenas como reflexo 

da sociedade, mas como lente crítica capaz de revelar contradições, tensões e 

possibilidades de transformação social. Cada capítulo convida o leitor a refletir 

sobre a literatura como uma força viva, que constrói sentidos e reconfigura 

percepções de mundo, promovendo o questionamento de estruturas sociais, 

culturais e históricas. Assim, o livro reafirma a centralidade da literatura na 

compreensão da experiência humana, mostrando que ler e interpretar textos 

literários é, também, ler e interpretar a sociedade em que vivemos. 

Dessa forma, Literatura e Sociedade: representações, discursos e 

imaginários apresenta-se como uma obra que vai além da análise acadêmica 

tradicional. Ela oferece ao leitor uma visão ampla da literatura como espaço de 

reflexão e transformação, capaz de iluminar a experiência humana, moldar 

concepções de mundo e estimular a crítica social. Cada página é uma 

oportunidade de mergulhar nas múltiplas dimensões da escrita literária, 

reconhecendo nela uma ferramenta viva de análise, crítica e criação de sentido, 



  8 

capaz de revelar os fluxos, tensões e possibilidades que constituem a vida social, 

cultural e histórica. 

Ao explorar a literatura sob esta perspectiva, o livro reafirma seu papel 

central como elo entre estética e experiência social, entre memória e 

contemporaneidade, entre reflexão e transformação. Ele convida o leitor a 

perceber que, ao ler literatura, não se lê apenas palavras: lê-se sociedade, 

história, cultura e humanidade, e é nesse encontro entre texto e leitor que a 

literatura cumpre seu papel mais profundo: transformar a forma como pensamos, 

sentimos e compreendemos o mundo. 

 

Welida Maria Gouveia Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  9 

CAPÍTULO 01 
 

SILÊNCIOS INSURGENTES:  
A JORNADA DE GENOVEVA PIA EM  

OS TAMBORES DE SÃO LUÍS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Welida Maria Gouveia Silva1  

  

1 Mestre em Letras/Literatura pela Universidade Federal do Maranhão - UFMA 

Membro do Grupo de Pesquisa em Literatura, Negritude e Diversidade - GEPLIND, 

http://dgp.cnpq.br/dgp/espelhogrupo/4806420957270358 

 

RESUMO:  
Este artigo analisa a insurgência pacífica de Genoveva Pia, personagem negra 
alforriada do romance Os Tambores de São Luís, de Josué Montello, cuja 
trajetória evidencia práticas de enfrentamento ao sistema escravocrata 
maranhense entre o final do século XIX e o início do XX. A narrativa retrata tanto 
o funcionamento do regime escravista quanto a atuação dos movimentos 
abolicionistas, situando Genoveva como figura central na articulação de ações 
de solidariedade, preservação da memória africana e defesa da liberdade. Seu 
protagonismo se expressa no ofício de doceira e, sobretudo, na função de 
sacerdotisa da CasaGrande das Minas, espaço religioso e de manutenção 
cultural e salvaguarda da ancestralidade. A pesquisa, de caráter bibliográfico, 
fundamenta-se em referenciais como Antonio Candido (2006), Jurema Werneck 
(2008), Bell Hooks e Sérgio Ferretti (1996; 2006), dentre outros autores cujas 
contribuições possibilitam compreender as múltiplas dimensões da resistência 
feminina negra representada na obra. Os resultados indicam que as práticas de 
Genoveva Pia constituem formas estratégicas de oposição à opressão e 
reafirmam o papel histórico das mulheres negras na construção de redes de 
cuidado, mobilização política e afirmação da liberdade.  
Palavras-chave: Mulher Negra; Escravidão; Resistência, Religião  

   

Introdução  

  

Os Tambores de São Luís é um romance escrito por Josué Montello e 

publicado em 1975. A narrativa apresenta uma construção sincrônica, 

entrelaçando passado e presente a partir das memórias de Damião, um ex-

escravo cuja trajetória pessoal se confunde com a própria história social e 



  10 

cultural do Maranhão. Por meio desse movimento temporal, Montello evidencia 

como as marcas da escravidão permanecem vivas na memória coletiva, 

permitindo que o leitor perceba a continuidade das lutas, das dores e das 

resistências que atravessam as personagens e suas experiências.  

O enredo reconstrói um contexto histórico-político situado entre o final do 

século XVIII e o início do XIX. A narrativa desloca-se da fazenda na região do 

Turiaçu para a cidade de São Luís, acompanhando transformações sociais que 

repercutem diretamente na vida dos personagens. Entre as figuras que 

compõem o romance, destaca-se Genoveva Pia, representada como uma das 

mais fiéis vodúnsi da Casa das Minas, reconhecida doceira, conselheira de 

Damião, mediadora de relações e articuladora de ações em defesa dos negros 

cativos. É também por meio dela que os discursos pautados em igualdade e 

justiça social, ganham voz, construindo-a como símbolo de insurreição e 

desconstruindo estereótipos que historicamente associaram a mulher negra à 

passividade ou à subserviência.   

Diante disso, este estudo busca analisar a atuação de Genoveva Pia no 

período escravocrata, discutindo seu papel, sua mobilidade social e sua 

participação nas formas de insurgências, destacando-a como agente de 

transformação, identidade e ação política. A personagem se insere, assim, como 

figura emblemática no enfrentamento às estruturas opressoras, revelando em 

sua trajetória formas de contraposição pacífica, porém profundamente efetivas.  

Neste estudo, o termo, silêncios insurgentes é proposto como uma 

categoria analítica própria, criada para nomear formas sutis, discretas e não 

declaradas de confronto adotadas por mulheres negras durante o período 

escravista. Essa acepção não se refere à ausência de ação ou passividade, mas 

à natureza velada, estratégica e muitas vezes imperceptível dessas práticas de 

revide, que precisavam ser executadas sem despertar a suspeita dos senhores 

e das estruturas de vigilância. Assim, o silêncio aqui designa um modo de 

atuação que se oculta para sobreviver, mas que, ainda assim, produz fissuras 

no sistema opressor. Ao cunhar esse termo, o trabalho busca reconhecer e dar 

visibilidade as insurreições que, por não se manifestarem de forma aberta ou 

ruidosa, frequentemente foram apagadas das narrativas históricas e literárias.  



  11 

Metodologicamente, a pesquisa adota uma abordagem qualitativa, 

fundamentada na teoria da representação literária, na crítica feminista e na 

análise histórica. A articulação desses eixos possibilita compreender como a 

mulher negra é construída no romance, analisar a atuação de Genoveva Pia 

enquanto agente de subversão e situar suas ações no contexto escravocrata. 

Esses referenciais fornecem suporte para a interpretação dos silêncios 

insurgentes como categoria central da leitura proposta.  

  

A representação e a construção de sentidos na literatura  

  

A literatura, em sua dimensão estética e simbólica, possui um papel 

fundamental para a sociedade, pois oferece um campo de reflexões sobre a 

condição humana, os valores culturais e as transformações sociais. Ela dialoga 

continuamente com a história, não apenas como reflexo, mas como forma de 

interpretação e reconfiguração da realidade. Paul Ricoeur (2007, p. 85) afirma 

que “a narrativa confere à experiência uma forma, de modo que o tempo vivido 

se torne inteligível e partilhável”, revelando o poder da literatura de dar sentido 

à memória coletiva e às trajetórias humanas. Assim, a obra literária não deve 

limitar-se a reproduzir o contexto histórico, mas a reinscrevê-lo em um plano 

simbólico, transformando fatos e experiências em significados culturais.  

Nesse sentido, Antonio Candido (2006, p. 29) afirma que “a literatura é o 

sonho acordado das civilizações; é através dela que o homem se compreende 

e compreende o outro”. Sob essa perspectiva, entende-se que a interseção entre 

literatura e história constitui um espaço de tensão entre o vivido e o imaginado, 

o real e o simbólico, o documento e o mito. Para que essa relação seja 

compreendida criticamente, é necessário recorrer a teorias que sustentem essa 

aproximação e permitam uma leitura aprofundada das representações literárias.  

A representação, nesse sentido, não é entendida como “uma roupagem 

verbal a um discurso cuja coerência estaria completa antes de sua entrada na 

literatura”, mas como uma operação capaz de evidenciar “a visada referencial 

do discurso histórico” (Ricoeur, 2007, p. 248). Assim, torna-se essencial 

considerar as formas narrativas de construção do discurso histórico — que, 

neste estudo, se inter-relaciona com o discurso literário —, observando 



  12 

atentamente a retórica que estrutura as narrativas. Isso implica analisar “o papel 

seletivo das figuras de estilo e de pensamento na escolha das intrigas [...], a 

preocupação do escritor de convencer persuadindo”, elementos que compõem 

“o momento retórico da composição da narrativa” (Ricoeur, 2007, p. 248).  

As narrativas, quando associadas à representação de mulheres, 

especificamente de negras (tema tratado neste estudo), podem e devem 

aproximar-se de formas outras de representá-las, distantes dos estereótipos, 

valorizando suas experiências, suas vozes e suas múltiplas possibilidades de 

existência. Assim, propõe analisar e dialogar com a literatura de forma plural, 

questionando paradigmas patriarcais que sustentaram a tradição literária 

ocidental. De acordo com Lélia Gonzalez (2020, p. 127), “É inegável que o 

feminismo como teoria e prática vem desempenhando um papel fundamental 

em nossas lutas e conquistas, e à medida que, ao apresentar novas questões, 

não somente estimulou a formação de grupos e redes, também desenvolveu a 

busca de uma nova forma de ser mulher”.   

A representação literária do feminino torna-se, assim, um espaço de 

resistência simbólica. Bell Hooks (1995, p. 48) ressalta que “a escrita das 

mulheres negras é um ato de libertação, uma forma de reconstruir a memória 

coletiva apagada pela dominação racial e patriarcal”. Essa perspectiva evidencia 

como a literatura funciona como território de denúncia, afirmação e reconstrução 

identitária. Ao representar personagens femininas conscientes de sua condição 

e engajadas na luta por autonomia, o texto literário ultrapassa o campo da 

estética e adentra o da política.  

Tal abordagem visa não apenas reinterpretar as obras, mas também 

reinscrever o lugar da mulher, especialmente da mulher negra como sujeito de 

sua própria história. Como defende Antonio Candido (2006, p. 16), “saímos dos 

aspectos periféricos da sociologia, ou da história sociologicamente orientada, 

para chegar a uma interpretação estética que assimilou a dimensão social como 

fator de arte”, revelando que toda criação artística é atravessada por 

condicionamentos sociais, históricos e ideológicos.  

Nesse entrelaçamento entre literatura, história e crítica feminista, a 

representação ganha papel central. A ficção, ao criar mundos possíveis, permite 

reimaginar a história a partir das margens, iluminando sujeitos silenciados e 



  13 

experiências marginalizadas. Stuart Hall (2003, p. 51) enfatiza que “as 

identidades não são fixas nem naturais, mas construídas dentro do discurso e 

da representação”. Assim, a literatura torna-se um espaço de disputa simbólica, 

no qual o feminino, especialmente o feminino negro, pode ser reescrito como 

sujeito histórico e agente de transformação. Ao revisitar o passado com olhar 

crítico, a literatura não apenas preserva a memória, mas também a ressignifica, 

convertendo o ato de narrar em um gesto de contraposição e libertação.  

  

Mulheres negras e suas estratégias de resistência ao regime escravocrata  

  

Desde a diáspora africana, as mulheres negras têm desempenhado um 

papel crucial na sociedade brasileira. Seja por meio de suas práticas culturais 

como a música, a dança, a culinária e a religião, ou por sua participação em 

grupos sociais que defendem interesses coletivos. Elas integram um amplo 

contingente negro que historicamente luta por justiça social e inclusão. Sua 

atuação é marcada pela insurgência cotidiana e pela preservação de saberes 

ancestrais, além de promover a manutenção da memória, da identidade e da 

dignidade de seu povo.   

Essa perspectiva comunga com o pensamento de Stuart Hall (2003), ao 

afirmar que as identidades negras são construídas a partir de processos 

históricos marcados pela dispersão, pela violência e pela necessidade contínua 

de reconstrução simbólica. A afirmação de si, portanto, emerge como prática 

política. De modo semelhante, Lélia Gonzalez (2020) evidencia que as mulheres 

negras articulam saberes oriundos da experiência diaspórica, produzindo formas 

específicas de organização e enfrentamento que se manifestam nos rituais, na 

oralidade, na solidariedade e nos vínculos comunitários.  

Neste viés, Lélia Gonzalez (2020) aprofunda essa compreensão ao 

evidenciar que a experiência coletiva das mulheres negras, sobretudo nos 

espaços de convivência, circulação e cuidado, constitui uma prática político-

cultural fundamental, capaz de produzir pertencimento, fortalecer vínculos 

comunitários e assegurar a continuidade da memória ancestral. Para a autora, 

tais práticas são estratégias de sobrevivência e de recriação identitária, nas 

quais a cultura negra opera como eixo de elaboração subjetiva e de ação 



  14 

coletiva. Assim, compreender a trajetória dessas mulheres implica reconhecer a 

complexidade de suas identidades e a dimensão política que emerge de suas 

vivências e modos de organizar a vida. Como também afirma Werneck (2008, p. 

76):  

As mulheres negras, como sujeitos identitários e políticos, são 

resultados de uma articulação de heterogeneidades, resultante de 

demandas históricas, políticas, culturais, de enfrentamento das 

condições adversas estabelecidas pela dominação ocidental 

eurocêntrica ao longo dos séculos de escravidão, expropriação 

colonial e da modernidade racializada e racista em que vivemos.  

  

A autora evidencia que as mulheres negras não podem ser 

compreendidas de forma homogênea, pois sua constituição identitária é 

marcada por uma pluralidade de experiências e subversão. Ao afirmar que elas 

são “resultados de uma articulação de heterogeneidades”, a autora destaca o 

caráter múltiplo e dinâmico dessas identidades, que se formam a partir das 

vivências históricas de opressão, mas também de resistência e reconstrução. 

Werneck insere o sujeito feminino negro no centro de um processo político e 

cultural de autoafirmação, no qual se articulam memória, ancestralidade e luta 

contra a lógica eurocêntrica e racista que estruturou a sociedade ocidental.  

Assim, o discurso da autora rompe com visões essencialistas ou 

estereotipadas, apresentando as mulheres negras como agentes históricos, 

conscientes de suas trajetórias e de suas formas de revides. Essa perspectiva 

amplia a compreensão do papel dessas mulheres não apenas como vítimas de 

um sistema excludente, mas como protagonistas na construção de novas 

possibilidades de existência e representação social.   

Deste modo, refletir sobre a participação das mulheres negras nos 

movimentos abolicionistas significa reconhecer seu protagonismo histórico na 

construção de estratégias coletivas de enfrentamento às opressões. Suas 

ações, muitas vezes invisibilizadas, revelam formas diversas de luta, desde a 

preservação cultural e simbólica até o engajamento político e social que 

contribuíram para a preservação da memória, da identidade e da autonomia do 

povo negro. Segundo Bell Hooks (1995, p. 47), “a resistência das mulheres 

negras sempre esteve ligada à sobrevivência — à vontade de viver plenamente, 

mesmo sob a sombra da dominação”. Essa perspectiva evidencia que a luta 



  15 

feminina negra é também uma afirmação de vida, de liberdade e de continuidade 

ancestral.  

Nessa perspectiva de oposição às explorações servis, muitos africanos 

viam nas revoltas uma maneira de contestar o poder dos escravistas e afirmar 

sua humanidade. Agiam de acordo com suas possibilidades e recursos, 

transformando cada gesto (fosse ele de contestação direta ou de combate 

pacífico) em uma forma legítima de reivindicar liberdade, dignidade e direitos. 

Nesse horizonte de enfrentamentos plurais, o revide pacífico emerge como um 

instrumento fundamental:  

A resistência pacífica indireta não é abertamente opositora ao poder 

dominante, mas pode ser feita de pequenos atos de revide por parte 

dos povos oprimidos (...). Tratase de uma forma indireta de 

resistência, pois o opositor não sabe claramente que está sendo 

enfrentado. Isso ocorre, geralmente, devido ao fato de o oprimido não 

possuir outras formas de lutar ou enfrentar diretamente o opositor com 

o uso de armas e técnicas. A segunda forma de resistência pacífica 

seria a direta, quando o opressor sabe que está sendo enfrentado, 

mas o oprimido não se utiliza de armas ou outros tipos de instrumentos 

similares de ataque (Feldman; Silvestre, 2020, p.32).  

  

A conceituação proposta por Feldman e Silvestre (2020) evidencia a 

complexidade das práticas de sobrevivência adotadas por grupos 

subalternizados, sobretudo das mulheres negras no contexto escravocrata e 

pós-escravocrata. A resistência pacífica indireta compreende-se por de gestos 

cotidianos de recusa, omissões, pelos símbolos culturais e religiosos e até 

dissimulação ou sabotagem. Portanto, revela-se como uma estratégia 

fundamental para aqueles que, privados de meios materiais e legais de 

enfrentamento, encontravam na sutileza a única forma possível de oposição ao 

poder dominante.   

Nesse aspecto, a insurgência silenciosa possuía características 

particulares: surgia tanto na casa-grande quanto nas senzalas e também 

expressa em atitudes discretas como a preservação de costumes africanos, 

práticas religiosas, cantos, danças, narrativas orais, partilha de alimentos e 

pequenos gestos de solidariedade entre cativos. Tais ações, embora simples, 

representavam recusa à dominação e reafirmavam a força coletiva diante da 

escravidão.  



  16 

Além disso, se faz necessário compreender que o combate indireto, 

apresentado de forma íntegra, desmistifica a imagem europeizada que 

romantizou a relação entre senhores e escravizados, especialmente no que diz 

respeito à mulher negra. Longe de representar passividade ou cordialidade, 

essas relações eram marcadas por violência, coerção e desigualdade, mas 

também por estratégias de sobrevivência e preservação da própria existência 

em meio à opressão. Assim, o comportamento aparentemente submisso de 

muitas mulheres negras revelava, na verdade, uma forma silenciosa de 

resistência diante de um sistema que as desumanizava.  

As mulheres negras eram expostas a diferentes formas de violência, 

inclusive sexual. Para se protegerem da fúria de seus senhores e evitar punições 

mais severas, muitas acabavam mantendo relações consideradas consensuais, 

e algumas tornavam-se concubinas, buscando garantir certos privilégios e, 

sobretudo, manter os filhos (geralmente frutos dessas relações) próximos de si. 

Essa dinâmica revela o quanto a submissão aparente podia ser, na verdade, 

uma estratégia de sobrevivência diante de um sistema brutal e desumano. Como 

afirmam Reis e Silva (1989, p. 8), “se os barões cedem e concedem, é para 

melhor controlar. Onde os escravos pedem e aceitam, é para melhor viver, algo 

mais que o mero sobreviver”.  

As mulheres negras, ao longo do período escravocrata, não foram apenas 

espectadoras do processo histórico, mas agentes ativas na luta pela liberdade 

e pela preservação de sua humanidade. No cotidiano das senzalas e das casas-

grandes, elas organizavam, arquitetavam e contribuíam com novas táticas de 

fuga e de sobrevivência. Essas ações, ainda que muitas vezes silenciosas ou 

apagadas pelos registros oficiais, representavam um exercício constante de 

oposição diante das violências impostas pelo sistema colonial.  

 

No caso das mulheres negras e suas lutas, é possível considerar que 

tais formas organizativas tiveram participação importante na 

organização de uma série de ações de resistência à escravidão 

empreendidas ao longo dos séculos em que perdurou o regime no 

Brasil — tanto nas ações cotidianas de confronto entre senhores e 

escravizados quanto nas fugas individuais e coletivas, nos 

assassinatos (justiçamentos) de escravocratas, nas revoltas rurais e 

urbanas lideradas por africanos e afro-brasileiros que marcaram a 

história do país e deram uma feição singular ao século XIX. Todas 

tiveram expressiva participação de mulheres em diferentes posições, 



  17 

especialmente na circulação e articulação entre diversos grupos 

(Werneck, 2008, p. 80).  

  

Essas formas de atuação demonstram que existiam outras modalidades 

de combate, as quais não se restringiam ao enfrentamento direto, mas também 

à capacidade de organização, solidariedade e liderança. A presença dessas 

mulheres na estrutura dos movimentos libertários revela uma consciência 

coletiva em torno da liberdade e da reconstrução da vida comunitária. Com suas 

ações, elas reafirmaram a força de um legado que ultrapassa o tempo da 

escravidão, ecoando até o presente como símbolo de luta, ancestralidade e 

permanência cultural.  

A formalização/estruturação dos movimentos feministas e negros atuais 

são resultados dos grupos organizados em outrora que elucidaram as lutas das 

mulheres, de suas articulações contra o sistema escravocrata, das revoltas e 

suas estratégias de sobrevivência. As escravas exerciam papéis fundamentais 

nas fugas e insurreições. Para elas cabiam acolher e refugiar os escravos 

rebeldes, tornava-se também meio de comunicação entre grupos de homens 

revoltosos, nas ruas obtinham informações que contribuíssem de alguma forma 

para tais rebeliões.  

Diante das reflexões teóricas apresentadas que abrangem os debates 

sobre memória, ancestralidade, práticas reivindicatórias e as múltiplas formas 

de atuação das mulheres negras no contexto afro-diaspórico torna-se possível 

aprofundar a leitura crítica da obra Os Tambores de São Luís. Os conceitos 

discutidos ao longo do capítulo anterior fornecem o arcabouço necessário para 

compreender como as práticas simbólicas, a solidariedade comunitária e os 

gestos cotidianos de enfrentamento se materializam na narrativa. Assim, na 

passagem para a análise literária, buscamos observar de que modo essas 

dimensões teóricas se inscrevem nas personagens, especialmente em 

Genoveva Pia, cuja trajetória evidencia formas sutis, porém contundentes, de 

contraposição e reconfiguração cultural. A partir desse diálogo entre teoria e 

literatura, a obra revela-se como um espaço privilegiado para examinar os 

modos pelos quais a mulher negra figura como guardiã de tradições, agente 

política e mediadora de memórias coletivas.  

 



  18 

 

  

SILÊNCIOS INSURGENTES: a jornada de Genoveva Pia em Os Tambores 

de São Luís  

  

Genoveva Pia é uma das figuras que mais se destacam no enredo, por 

sua força moral, coragem e consciência política diante das injustiças do sistema 

escravocrata. Representa a mulher negra que, mesmo marcada pelas violências 

da escravidão, transforma sua dor em instrumento de luta e solidariedade. Sua 

atuação ultrapassa o papel doméstico e religioso, assumindo um caráter 

libertador e insurgente, ao organizar fugas e proteger outros negros do cativeiro. 

Dessa forma, Genoveva encarna o símbolo da guardiã das tradições e da 

liberdade, tornando-se uma voz coletiva de luta e memória no romance Os 

Tambores de São Luís.  

A composição da personagem configura-a como uma negra de idade 

avançada, tinha setenta anos, era muito magra, de baixa estatura, carismática, 

bondosa, religiosa e cordata. O tempo e os anos de cativeiro haviam-lhe tirado 

a visão de um olho, a beleza, a juventude e os dentes; ainda assim, permanecia 

bondosa, acolhedora e perspicaz. Em certa passagem,  

Damião a contempla. “sentada no banco, junto ao muro do quintal da Sé, 

mantinha o pescoço direito, sem encostar, muito magra, o rosto comprido, uma 

luz de bondade no olhar” (Montello, 2005, p. 198). No que se refere à militância, 

contudo, Genoveva revela-se corajosa, portadora de ideias reivindicatórias de 

igualdade e justiça — características que contrariam a imagem tradicional do 

combatente, geralmente associada ao homem viril, forte e insubordinado.  

Era também muito religiosa, frequentava assiduamente a Casa das 

Minas, onde exercia a função noviche1. No terreiro professava sua fé nos voduns 

(entidades religiosas da religião de matriz africana, chamada Tambor Mina). Em 

noite de tambor arrumava-se com roupas simples de cor branca, com colares e 

pulseiras de contas e búzios, e na cabeça usava um lenço que prendia os 

                                                             
1 O termo “noviche é uma forma de tratamento entre as vodúnsis significando ‘minha irmã’, 

diferente de ‘nochê’, que é minha mãe” (Ferretti, 1996, p. 302).  



  19 

cabelos ralos que já branqueavam, perfumava-se com colônia, esses acessórios 

expressavam suas origens e sua religiosidade:  

 

Genoveva Pia começara a preparar-se para a grande noite [...], pusera 

o vestido branco, adornara-se com pulseiras e os cordões de búzios, 

secara bem o cabelo ralo, que enfeitara com uma bonita camélia. E à 

luz que descia do cadeeiro pendente na parede, pôde ver-se ao 

espelho, muito seca, muito magra, toda nos trinques, pronta para 

dançar. [No terreiro] ela rodou sobre si mesma, sacudindo o colar de 

conta e as pulseiras de búzios, o lenço na cabeça, as pálpebras 

semicerradas, presa à vida circundante unicamente pela cadência do 

baticum frenético (Montello, 2005, p. 350354, grifo nosso).  

  

A narrativa não fornece muitas informações sobre a juventude de 

Genoveva, nem sobre sua família. Como toda a história é contada a partir das 

memórias do negro Damião, a personagem é apresentada já em sua fase 

madura, principalmente por meio das recordações ligadas à diáspora e à 

experiência do navio negreiro. Ela esteve com o pai de Damião durante a 

travessia até chegarem ao Maranhão, onde ambos foram vendidos. Genoveva 

permaneceu em São Luís e, após conquistar a confiança de sua senhora, obteve 

permissão para vender doces. A parte dos lucros que recebia era destinada à 

compra de sua alforria. O esforço e a dedicação de Genoveva Pia para 

conquistar sua liberdade ficam evidentes no seguinte trecho do romance:  

— Levei dez anos juntando o dinheirinho dos meus tabuleiros de doce 

para comprar minha liberdade. No fim dos dez anos minha branca não 

queria me sortar. Pra que tu quer liberdade Genoveva? Eu nem 

respondia. Então ela me disse que o dinheiro que eu tinha era pouco, 

precisava juntar mais... Pois num é que, dias depois minha sinhá caiu 

de cama pra morrer? Ela mandou chamar o homem do cartório e me 

deu minha liberdade, quase com a vela na mão, sem querer receber 

nada (Montello, 2005, p. 298).  

  

O trabalho árduo marcou a trajetória de Genoveva Pia, e a liberdade 

formalmente conquistada lhe possibilitou recomeçar a vida com menos tormento 

diante dos infortúnios do cativeiro. No entanto, pode-se afirmar que a ação da 

sinhá em alforriar a negra foi um ato de reconhecimento, mesmo que tardio dos 

esforços e obediência de sua escrava. A economia guardada durante anos 

permitiu à alforriada comprar uma casa na Quinta do Matadouro, local que 

passou a dividir com outros libertos e que serviu de moradia para Damião, além 

de esconderijo para negros fugitivos.  



  20 

A casa adquirida por Genoveva Pia na Quinta do Matadouro não cumpria 

apenas a função de moradia própria. Ela também se tornou um refúgio para 

negros fugitivos, oferecendo abrigo e proteção àqueles que buscavam escapar 

da escravidão. Ao oferecer abrigo àqueles que escapavam da escravidão, 

Genoveva não apenas protegia vidas, mas também afirmava uma postura de 

combatente ativa contra o sistema escravocrata. Esse gesto configura-se como 

uma luta simbólica, na qual sua atuação cotidiana, marcada pela solidariedade, 

coragem e engenhosidade representa a capacidade das mulheres negras de 

criar estratégias de emancipação e de desafiar as estruturas de opressão 

vigentes.  

Esse perfil de combatente também se revela por meio de suas ideias 

igualitárias e reivindicatórias, acompanhadas de um apurado senso de justiça, 

características que lhe conferiram o título de “libertadora de negros”. Em suas 

ações de libertar negros cativos, Genoveva Pia contrariava diretamente o regime 

escravocrata, o que a expunha a perseguições e ameaças. Contudo, em sua 

singularidade, não se deixava intimidar e continuava sua luta silenciosa, como 

destaca a voz narrativa: “Assim que eu faço. Podem me bater, podem me 

prender, podem me ferrar com ferro de preto fugido, e eu não deixo de fazer o 

que estou fazendo, dando a mão pros outros negros” (Montello, 2005, p. 300).  

O protagonismo de Genoveva Pia reconstrói, dentro da narrativa, uma 

imagem distinta daquela cristalizada no imaginário social — a da mulher 

submissa e passiva diante da escravidão e das imposições da sociedade 

patriarcal. Desse modo, o discurso da personagem atravessa e questiona as 

perspectivas ideológicas de seu tempo. Para Lindoso (2009), a figura da 

Genoveva Pia é percebida como um dos elementos de base na narrativa, pois 

desempenha um papel significativo no que diz respeito a participação feminina 

negra nos movimentos insurgentes.   

É por meio da voz de Genoveva que ecoa o grito daqueles que precisam 

acreditar e lutar pela liberdade. É através de seu discurso ideológico que se 

delineia a luta da mulher negra, revelando a força simbólica de sua força 

emancipatória. Ela reconfigura seu espaço para ajudar negros cativos, e 

também reconhece que o sistema opressor é forte e que precisa agir com 

cautela. Assim, observamos o modelo de combate na personagem quando ela 



  21 

por diversas vezes age cautelosamente sem atacar diretamente seus 

opositores.   

De vez em quando, noite alta, a Genoveva Pia vinha avisar ao Damião, 

numa voz sussurrada, que precisava armar uma outra rede no seu 

quarto.  
- Pode ser?  
- E por que não?  
E ele percebia, por trás da velha, na penumbra do corredor, de ar 

inquieto, e que lhe sorria, o vulto assustado de um negro (Montello, 

2005, p. 210).  

  

Neste trecho, observa-se que a insurreição de Genoveva Pia se configura 

de maneira silenciosa e pacífica, ainda que profundamente transformadora. 

Atenta à rigidez do regime escravocrata, ela mobiliza estratégias discretas para 

amparar negros cativos e fugitivos, atuando de forma a não deixar indícios que 

pudessem comprometê-la ou revelar sua atuação subversiva. A sua atuação é 

marcada pela astúcia e pela prudência, revelando a natureza de seus atos que 

se constrói na discrição e na solidariedade. Genoveva subverte o sistema de 

dentro, utilizando-se de gestos humanitários e de redes de apoio invisíveis aos 

olhos dos senhores e das autoridades. Assim, suas ações tornam-se um símbolo 

de inteligência política e coragem moral, demonstrando que a oposição nem 

sempre se faz pelo confronto direto, mas pela ação silenciosa que preserva 

vidas e desafia a opressão.  

De acordo com Feldman e Silvestre (2020, p. 32) “mais que uma ideia de 

oposição binária, a resistência pode assumir formas tão sutis quanto efetivas 

para minar, questionar a cultura dominante e até mesmo ressignificar a cultura 

dominada”. Deste modo, as ações de Genoveva Pia tornaram-se protestos 

simbólicos, sem o uso da violência; ela fez de tarefas simples e corriqueiras 

instrumentos eficazes de sua luta. Como a solidariedade para com os outros 

negros era uma de suas principais formas de se colocar contra os senhores, 

pois recordava-se com desgosto do tempo de cativeiro, sentia-se lesada e 

cobrava da sociedade branca uma dívida pelos anos de exploração. Assim, 

Damião ouvia suas palavras ditas com vigor e firmeza:  

— Não pense ocê que é só o cabo Machado que quer acabar com a 

Genoveva Pia. Não sinhô. Tem muito negreiro que quer ver o Diabo e 

não quer me ver. E eu sou a peste. Se eu morresse, eles davam uma 

festa. Mas eu não morro, eu vou tirando os pretos da unhas deles, pra 

botar no barco dos amigo e sortar longe daqui. Já perdi a conta dos 



  22 

negros que já mandei embora. E toda vez que sorto mais um, fico de 

alma lavada (Montello, 2005, p. 298).  

  

Genoveva articulava e executava as fugas, consciente de que apenas 

assim poderia retirar das mãos dos senhores brancos o poder exercido sobre 

homens e mulheres negras. Utilizava a renda obtida com a venda de doces para 

alugar os barcos que transportavam os fugitivos para outros lugares, uma 

estratégia engenhosa na qual os próprios brancos, ao comprarem os doces, 

financiavam sem saber a libertação daqueles que buscavam escapar da 

escravidão. Além disso, sua experiência cotidiana lhe permitia identificar o 

momento preciso para agir, organizando as fugas nas madrugadas ou durante 

as noites festivas do bumba-meuboi, quando o movimento e o barulho diluíam 

suspeitas como descrito neste trecho:  

Ela, sim é que se desvelava, sempre de portas abertas aos que 

tentavam escapar à sanha de seus senhores, e era também ela que 

os mandava para longe, nos barcos atracados nas ribanceiras do 

Bacanga, dispersando-os mar a fora, para restituí-los à liberdade 

(Montello, 2005, p. 291).  

  

A negra usava sua casa como local de refúgio para os escravos fugidos, 

os doentes, os abandonados, e também para negros alforriados que não tinham 

para aonde ir e nem sabiam como recomeçar a vida após serem libertos. São 

vários os episódios em que o lar desta mulher é referenciado como senzala, 

diferente daquelas que serviam como cativeiro, mas como lugar de socorro, de 

abrigo, de moradia. Ali por detrás da Casa das Minas via-se “antes de chegar à 

quinta do Matadouro, e estava defronte da casa baixa, de seis janelas sobre a 

rua, reboco escalavrado, uma porta de batente de pedra, e que se conhecia 

arredores como a senzala da Genoveva Pia” (Montello, 2005, p. 287).  

Este momento representa o ponto culminante da luta silenciosa de 

Genoveva. Suas ações em acolher os necessitados, articular fugas e burlar 

discretamente o sistema escravocrata, configuram uma prática de 

enfrentamento que não se efetiva pelas armas, mas pela inteligência estratégica 

e pela firmeza ética. Ao retirar, sutilmente, a autoridade dos senhores e dos 

militares, Genoveva reafirma a potência histórica das mulheres negras em 

contextos de violência e dominação. Pois a experiência das mulheres negras 

demonstra formas próprias de organização e de luta, construídas no cotidiano e 



  23 

fundamentadas na preservação da vida” (Gonzalez, 2020). Assim, seus gestos 

discretos tornam-se força concreta na desestabilização das estruturas que 

buscavam silenciá-la, como este descrito no recorte:  

No entanto, para Genoveva Pia a noite era de trabalho. Refugiados na 

sua casa, dezesseis negros aguardavam que velha os livrasse do 

cativeiro, antes que rompesse o novo dia. Protegidos pelas sombras 

da noite, tinhas chegado até ali cosendo-se às paredes. [...] Os demais 

tinham saído da casa de seus senhores, nos trajes comuns, com a 

camisa das calças, a pretexto de ir ver o boi dançar (Montello 2005, p. 

348).  

  

Nas páginas do romance, outras formas de contraposição pacífica são 

elucidadas, especialmente o revide indireto estabelecido por meio da cultura, 

dos costumes e da religião. Genoveva Pia e os demais negros buscavam 

preservar vínculos com suas tradições originárias, organizando-se em 

comunidades que rememoravam as estruturas sociais africanas. O grupo 

religioso do qual participavam funcionava como um espaço de reintegração da 

identidade, possibilitando a manutenção da memória ancestral, das práticas 

simbólicas e da conexão com a África e com seus antepassados. Essa dimensão 

cultural, marcada pela recriação de laços e pela atualização de símbolos, dialoga 

com o que Stuart Hall (2003) afirma sobre a identidade negra diaspórica: um 

processo contínuo de construção, profundamente atravessado pela memória, 

pela tradição e pela capacidade de reelaborar, no presente, os sentidos 

herdados do passado.   

Nesse sentido, a vivência comunitária do grupo revela como esses 

sujeitos, mesmo submetidos à opressão, encontravam nos rituais e nos vínculos 

coletivos uma forma legítima de afirmação identitária. Segundo Werneck (2008, 

p. 06), “naquele momento, mulheres e homens negros contavam somente com 

as técnicas originadas nas visões de mundo e nas práticas culturais (religiosas), 

recriadas e adaptadas ao meio e às suas condições adversas”.  

Portanto, a religião, com seus ritos, suas músicas, seus símbolos, suas 

rezas e seus benzimentos, carregam as tradições e os costumes originários da 

África, e por intermédio destes elementos, resgata seu valor identitário, 

inserindo-os nas estruturas das novas comunidades emergentes. Deste modo, 

o terreiro da Casa-Grande das Minas foi refúgio e lugar de reencontro com a 

ancestralidade. As personagens do romance mantinham forte ligação com a 



  24 

religião Candomblé, como o caso de Genoveva Pia que assume a função de 

noviche (sacerdotisa ou filha-de-santo), e torna-se conexão direta com as 

divindades, zela pelo templo e pelos membros do grupo.   

Os cultos favoreciam o encontro com outros negros cativos e libertos, a 

negra sentia que ali era sua segunda casa, ponto de revitalização de suas forças 

para o combate diário. “Era ali um negro entre negros, e tudo redor contribuía 

para aguçar-lhe no espírito a consciência da raça [...] em verdade, só eram livres 

ali, na Casa-Grande das Minas, enquanto ressoavam os tambores” (Montello 

2005, p. 278-280, grifo nosso).  

A vida comunitária é destacada no romance como ponto de referência e 

afirmação ao processo de escravidão, no grupo as tradições eram resgatadas, 

mantidas e repassadas entre gerações. Comumente “os africanos e seus 

descendentes buscaram adaptar suas práticas de alívio e cura às condições 

locais, o que faziam apoiados na memória de seus rituais e símbolos e no 

impulso gerado no contexto da luta por dignidade e liberdade” (Werneck, 2008, 

p. 06). Da mesma forma, Genoveva Pia ao longo de sua vida foi guardiã dessa 

herança, incumbiu-se de reaproximar Damião de suas origens, levando-o para 

o grupo da qual fazia parte para que ele estabelecesse laços de amizade com 

outras mulheres do terreiro.   

A irmandade pode ser compreendida como um elo sagrado dentro e fora 

do terreiro, pois é essencial apoiar, ajudar e contribuir entre si para que 

sobrevivam às adversidades. A religião é apresentada aqui como uma forma de 

manutenção das tradições africana, pois a preservação da língua jeje é mantida 

por meio dos cantos, rezas e benzimentos realizados nos cultos. As danças e 

os rituais aos voduns também seguem as tradições africanas. Nesse sentido, o 

sincretismo religioso constituiu um dos meios mais eficazes de subsistência e 

de preservação cultural e religiosa ao longo dos séculos.  

A Casa das Minas Jeje exerceu e exerce grande influência até hoje, 

pelo prestígio de suas vodúnsis ou filhas-de-santo e pela contribuição 

no modelo de organização da religião dos voduns [...] Na Casa das 

Minas os cânticos são em língua jeje e os caboclos não são cultuados. 

Da Casa de Nagô e de outros terreiros antigos é que derivam os 

demais terreiros de culto do Tambor de Mina no Maranhão, que 

seguem seu modelo de organização religiosa e ritual acompanhada, 

principalmente por dois tambores horizontais sobre cavaletes, 

denominados de abatas (Ferretti, 2006, p.02).  

  



  25 

Segundo Ferretti (2006), a religião aqui é marcada como ponto de 

revitalização, da vivência coletividade que aproxima os irmãos de cor e marca 

profundamente a vida em comunidade. Era através da fé que ela se fortalecia 

para o combate; os cultos serviam-lhe como fonte de coragem, vitalidade; a 

devoção às entidades africanas tornou-a benevolente, generosa, cada vez mais 

consciente de sua missão de acolher e ajudar os negros doentes e fujões que a 

ela recorria. Fato evidenciado no diálogo entre ela e Damião:  

Com meu vodum do meu lado, e com meu Deus lá em riba me oiando, 

ninguém muda Genoveva Pia. E eu não tou só, Damião. Outros pretos 

me ajudam. Já faz mais de dez anos que saiu a lei dizendo que não 

vinha mais preto da áfrica pro Brasil. Mentira, meu fio. Ainda vem. 

Vem no fundo do barco, e é tudo metido de noite na cafua da Praia 

grande (Montello, 2005, p. 300, grifo nosso).  

  

É perceptível na frase destacada que a negra tinha conhecimento sobre 

leis abolicionistas e não era alheia aos acontecimentos que marcavam o 

processo da escravidão. A “lei n. 581, de 4 de setembro de 1850, conhecida 

como Lei Eusébio de Queirós, estabeleceu medidas para a repressão do tráfico 

de africanos no Império” (Mamigonian, 2009, p. 277). Dessa forma, observa-se 

que Genoveva Pia é apresentada como uma mulher consciente de sua condição 

social e das contradições do sistema escravocrata. Sua fala revela não apenas 

o conhecimento das leis impostas pelos brancos, mas também a percepção 

crítica de que a abolição legal não representava o fim efetivo da escravidão.   

Ao denunciar o tráfico clandestino de africanos, a personagem evidencia 

uma postura de contestação e lucidez diante das injustiças estruturais. Assim, 

foi construído no personagem de Genoveva Pia uma voz feminina negra que, 

munida de fé, sabedoria e senso político, desafia a falsa ideia de liberdade 

propagada pelo sistema, reafirmando a importância da consciência histórica e 

da luta coletiva na trajetória do povo negro.  

Além de demonstrar consciência crítica, Genoveva Pia mantinha uma 

relação de amizade com Damião, assumindo, contudo, uma postura de tutora e 

guia, pois reconhecera nele as qualidades de um combatente dotado de grande 

potencial. Ela o incentivava a dar continuidade à luta pela libertação dos negros, 

vendo nele a possibilidade de perpetuar seu ideal de subversão e liberdade. E 

quando se fez necessário acolheu o rapaz em sua casa, apoiou, aconselhou, 

reprimiu seus maus comportamentos e o reaproximou das tradições religiosas 



  26 

africanas. Também favoreceu os laços de amizade entre ele e as demais 

vodúnsis2 da Casa das Minas. Mantinha, portanto, o intuito de aflorar nele a 

consciência de que o mesmo precisava reagir e se colocar no mesmo espaço 

social que os brancos.   

— Os outros negros precisam de ti, Damião- insistia a velha,  
— Quero te ver de cabeça levantada. Tu é filho de Julião, não te 

esquece disso...  
— Vai lá pra casa. É casa de pobre, mas sempre cabe mais um. Te 

recebo como se recebe um filho. Não quero é te ver sujo, como estou 

te vendo agora. Tens de reagir, Damião. E trata de dar a mão aos 

outros negros, com a cabeça que Deus te deu (Montello, 2005, p. 263).  

  

A experiência de combatente que a noviche adquiriu ao longo dos anos, 

permitiu-lhe saber que sua luta silenciosa era eficaz e que isso havia despertado 

a fúria dos senhores escravocratas e consequentemente dos militares, 

principalmente do cabo Machado. Os militares sentiam-se afrontados e “como 

consequência os homens usam a violência contra as mulheres para reparar a 

perda do seu sentido de poder e de masculinidade” (Hooks, 2014, p. 77). De tal 

maneira que, os castigos eram brutais e feriam a dignidade da mulher, em 

alguns diálogos com Damião ela menciona sobre a perseguição e maus tratos 

que os militares lhe causaram:  

— A judiaria que fizeram com ocê fizeram com esta preta véia. Me 

levaram pro São João, como levaram ocê. Também me raparam a 

cabeça. Mas não pararam aí. Me tiraram a sobrancelha e me bateram. 

Como se bate em menino. Estas mãos ficaram arrebentadas de tanto 

bolo. Levei mais de mês sem poder pegar numa cuié pra mexer os 

meus doce (Montello, 2005, p. 297).  

 

A citação evidencia a brutalidade do sistema escravocrata e a violência 

física e simbólica exercida contra os corpos negros, sobretudo das mulheres. O 

relato de Genoveva Pia, ao rememorar os castigos sofridos, funciona como uma 

denúncia das marcas deixadas pela escravidão — marcas que ultrapassam o 

corpo e atingem a dignidade e a subjetividade. A expressão “me raparam a 

cabeça” carrega forte carga simbólica: o ato de raspar o cabelo, além da 

humilhação pública, representa a tentativa de apagar a identidade e a 

ancestralidade, uma vez que, nas culturas africanas, o cabelo é signo de 

pertencimento e espiritualidade.  

                                                             
2 Sacerdotisas do culto jeje (candomblé), também chamadas de filhas-de-santo (Ferreti, 2006).  



  27 

 O cabo Machado, era militar de renome, sentia-se insultado pela 

insubordinação da negra, além disso, os poderosos queriam uma solução, 

queixavam-se dos danos materiais que a negra lhes causava. Ele acreditava 

que a morte de Genoveva seria um exemplo para os demais que desafiavam a 

autoridade da elite branca, também mostraria seu prestígio como agente da 

segurança ludovicense. Ciente das mudanças sociais, sabia que não podia 

condenála a morte sem que houvesse provas concretas das inflições das leis. 

Isso provocaria comoção social e revolta tantos dos abolicionistas que já 

engendravam suas ideias ganhando apoio de figuras importante da capital, 

quanto dos negros.   

O plano de vingança foi sendo delineado à medida que a doceira, movida 

pela coragem e pela determinação, enfrentava o sistema opressor, elaborando 

e conduzindo com astúcia as operações de resgate e fuga dos cativos. Contudo, 

em uma das noites em que auxiliava os negros a escaparem da escravidão, a 

libertadora dos negros foi descoberta e capturada, sucumbindo à brutalidade do 

regime: foi impiedosamente chicoteada até a morte em plena via pública, 

tornando-se símbolo de subversão e sacrifício. O desfecho de Genoveva Pia 

apresenta-se da seguinte forma:  

— É naquele barco que ocês vão— anunciou a velha. E foi nesse 

momento que, de improviso, como se aflorassem de emboscada, 

surgiram os guardas do Cabo Machado, com á frente empunhando 

uma chibatada. Dir-se-ia que estavam ocultos nas moitas ou por trás 

das árvores. Eram muitos, talvez uns trinta, cada qual com a sua 

pistola e o seu chicote, aproximando-se dos negros. Genoveva Pia 

para como siderada, e foi a primeira a receber em cheio, por cima da 

cabeça, uma lapada doida que a tonteou.  
Embora já não pudesse ver mais o cabo Machado, porque a ponta da 

taca lhe alcançara exatamente o olho que enxergavam a velha ainda 

lhe reconhecia a voz irada e todo o seu corpo magro se contorcia, 

afeição de uma juçareira no vendaval, enquanto as lapadas cegas se 

repetiam. O sangue já lhe escorria do rosto e dos braços, manchando-

lhe a alvura do vestido, e Genoveva Pia não gemia nem reclamava. 

Era como se um vodum vingativo a açoitasse, e ela se curvava sobre 

si mesma, aceitando o novo transe sem protesto, com a consciência 

de que a vida se esvaía na dança doida do chicote que a castigava 

(Montello, 2005, p.359-360).  

  

O assassinato trágico e impiedoso deixa evidente a violência brutal com 

que as mulheres e negros eram tratados. Segundo Hooks, (2014, p. 23). “O 

tratamento brutal das mulheres negras escravizadas pelos homens brancos 

expôs a profundidade do ódio masculino às mulheres e ao corpo das mulheres.” 



  28 

Isso é perceptível no trecho em que o grupo dos negros foi surpreendido pelos 

militares, o cabo Machado dirigiu-se em direção a negra, sem dá-lhe 

oportunidade de defesa, chicoteando-a covardemente até a morte em frente à 

igreja do Desterro, sob os olhares assustados dos negros que presenciavam a 

cena às escondidas.   

Enquanto recebia as chibatadas que lhe tornava completamente cega e 

dilacerava seu corpo, a negra não expressou arrependimento ou medo. E num 

plano de misticidade ela entrega-se como oferenda a seu vodum3. A resignação 

com que a vodúnsi sentia o açoitamento num transe vingativo do seu vodum 

marca a ligação profunda com a religião de matriz africana, a consciência de 

que cumpriu a missão. Também destaca a coragem e a força feminina no 

combate a escravidão, tantas outras mulheres tiveram o mesmo percurso e fim 

trágico que a personagem, tornando-se mártir na luta pela liberdade.  

Sem dúvida ela representou as mulheres de seu tempo, tanto na coragem 

quanto nas atitudes. A forte mulher que não aceitava a condição inferior e 

desumana que era imposta a todos os negros, insurgiu de forma passiva e 

vigorosamente a toda forma de exploração, injúrias, humilhações, castigos, 

preconceitos e angustias da vida em cativeiro e lutou pela liberdade. Genoveva 

Pia é uma personagem importante e enriquece a obra Os Tambores de São 

Luís.  

    

Considerações finais  

  

A análise da trajetória de Genoveva Pia, na obra Os Tambores de São 

Luís, evidencia a centralidade das mulheres negras nos processos de 

insurreições, preservação cultural e enfrentamento ao sistema escravocrata no 

Maranhão oitocentista. A personagem, construída por Josué Montello a partir de 

uma perspectiva que entrelaça memória, narrativa e história, simboliza um modo 

de subverter que não se limita ao embate direto, mas se materializa em práticas 

silenciosas, estratégicas e profundamente políticas. A noção de silêncios 

                                                             
3 Vodum, ou vodu, palavra da língua fon que significa espírito ou deus, foi dada ao conjunto de 

crenças e ritos de origem africana, estreitamente associada a práticas católicas e constitui a 

religião camponesa da república do Haiti (Ferreti, 2006, p. 02).  



  29 

insurgentes, elaborada neste estudo como categoria analítica, revela a potência 

dos gestos cotidianos que escapam aos registros oficiais, mas produzem 

fissuras decisivas no regime de dominação.  

Genoveva Pia materializa esse modo de subversão ao articular, 

simultaneamente, ações de acolhimento, proteção e organização de fugas, bem 

como ao preservar saberes ancestrais por meio de sua atuação na Casa-Grande 

das Minas. Sua prática religiosa, longe de ser mero adorno cultural, constitui um 

instrumento de fortalecimento identitário que conecta a comunidade negra a sua 

origem africana e reafirma a força dos vínculos coletivos como mecanismo de 

sobrevivência. A Casa das Minas, enquanto território simbólico e espaço de 

sociabilidade, torna-se um refúgio espiritual e político, onde a memória ancestral 

é atualizada a cada ritual, gesto e canto, esses são elementos que Montello 

reinscreve na narrativa como matrizes profundas formas de contraposição.  

Ao mesmo tempo, suas atitudes demonstram que a luta não se realiza 

apenas por meio do confronto aberto, mas também através de gestos sutis, 

como esconder fugitivos, compartilhar alimentos, zelar pela comunidade e 

organizar estratégias de fuga utilizando os recursos que possuía, inclusive o 

próprio ofício de doceira. Tais práticas revelam a complexidade das formas de 

oposição no período escravista e expõem como as mulheres, situadas em 

espaços considerados marginais, operavam como mediadoras, articuladoras e 

guardiãs de redes libertárias. Nesse sentido, Genoveva se distancia dos 

estereótipos de subalternidade atribuídos historicamente às mulheres negras, 

assumindo, ao contrário, uma postura ativa, consciente e politicamente 

engajada.  

Sua morte brutal, comandada pelo cabo Machado, não apenas denuncia 

a violência estrutural que sustentava o escravismo, mas também reafirma a força 

simbólica de sua trajetória. Mesmo diante da agressão fatal, Genoveva 

permanece altiva, consciente de sua missão e vinculada espiritualmente ao seu 

vodum, gesto que traduz a intensidade ritual e que transforma sua morte em ato 

de fé e doação. Tornando-a uma mártir dos negros, alguém que enfrentou, com 

coragem e dignidade, os mecanismos de opressão.  

Assim, ao iluminar a história de Genoveva Pia, este estudo reafirma que 

a insurgência das mulheres negras ultrapassa a temporalidade histórica e 



  30 

permanece como legado, memória e força ancestral. Sua atuação simbólica, 

política e espiritual revela que a liberdade, para os sujeitos negros, foi construída 

por múltiplas mãos, em movimentos que unem silêncio e subversão, fé e 

estratégia, comunidade e coragem. Desse modo, a personagem não apenas 

enriquece a tessitura literária de Os Tambores de São Luís, mas também 

oferece ao presente uma chave para compreender as formas de resistência 

negra como pilares fundamentais da história brasileira e da permanência cultural 

afrodescendente.  

  

Referências  

  

CANDIDO, Antônio. Literatura e Sociedade. Rio de Janeiro: Ouro Sobre Azul, 
2006  

FERRETTI, Sergio Figueiredo. A terra dos voduns. Repositório de publicações 
cientificas da universidade federal do maranhão. São Luís: UFMA, 2006 p 1-6. 
Disponível em http://gurupi.ufma.br/jspui/handle/1/300. Acesso em: 28 de junho 
de 2020.  

GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano: Ensaios, 
Intervenções e Diálogos. Rio Janeiro: Zahar, 2020.  

HALL, Stuart. Da Diáspora. Identidades e Mediações Culturais. Belo Horizonte/ 
Brasília: Ed.UFMG/ UNESCO, 2003.  

HOOKS, Bell. Não sou eu uma mulher? Mulheres negras e feminismo. 1. ed. 
1981. Tradução livre para a Plataforma Gueto. Rio de Janeiro, jan. 2014.  

HOOKS, Bell. Anseios: raça, gênero e políticas culturais. São Paulo: Edições 
Elefante, 1995.  

MAMIGONIAN, Beatriz. A proibição do tráfico atlântico e a manutenção da 
escravidão. In: Keila Grinberg e Ricardo Salles (Org). O Brasil Imperial 1808-
1830. Vol. 1. RJ, Civilização Brasileira, 2009, p. 207-233.  

LINDOSO, G. C. P. Vodúnsi e doceira Genoveva Pia. In: MARANHÃO, S. E. C. 
(Org.). Leituras críticas de romances de Josué Montello: ensaios reunidos. 
São Luís: Edições SECMA, 2009.  p 38-45.  

MONTELLO, Josué. Os Tambores de São Luís: romance. 12. Ed. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 2005.  

REIS, João José; SILVA, Eduardo. Negociação e conflito: a resistência negra 
no brasil escravista. São Paulo, Companhia das Letras, 1989.  

 

 

 

http://gurupi.ufma.br/jspui/handle/1/300
http://gurupi.ufma.br/jspui/handle/1/300


  31 

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Tradução de Alain 
François. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2007.  

WERNECK, Jurema (Orgs). Mulheres Negras: um Olhar sobre as Lutas Sociais 
e as Políticas Públicas no Brasil. Rio de Janeiro, Crioula, 2008. p. 76-85.  

  
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  32 

CAPÍTULO 02 
 

O PROBLEMA AMOR NA VIDA DE PROSTITUIÇÃO: 
representação, estigmas e problematização da vida 

sexual em Lucia Mccartney (1967) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Joyce Rocha Moreira1; Francinaldo Pereira da Silva1 

 

1Graduada em Letras pela Universidade Estadual do Maranhão (UEMA) 
2 Professor substituto na Universidade Estadual do Maranhão, campus Pedreiras. Membro do 

grupo de estudo em Pesquisa Literatura, Enunciação e Cultura - LECULT. Mestre em 
Letras/Literatura pela Universidade Federal do Maranhão. 

 E-mail: francinaldopereiradasilva90@gmail.com 

 

RESUMO  

Fundamentada nos estudos sobre a representação das prostitutas na literatura, 

o presente trabalho tem como corpus de estudo os contos Lucia McCartney e 

O encontro e o confronto presente na obra Lúcia McCartney, publicada em 1967 

pelo autor contemporâneo José Rubem Fonseca. Propomos essa análise com 

o intuito de entender a construção da identidade dos personagens, comparando 

aspectos entre realidade e ficção, devido às constantes continuidades dos 

paradigmas/estigmas enfrentados por esses seres marginalizados. Utilizando 

métodos qualitativos, a pesquisa, de caráter bibliográfica, foi desenvolvida a 

partir de um componente central: o desempenho da identidade dos 

personagens literários a partir de uma visão dinâmica de seus corpos, 

profissões ou classes sociais. Fundamentada nos postulados de Margareth 

Rago (1991) e os estudos de Goffman (1988) sobre os estigmas. Conhecida 

como uma das profissões mais antigas do mundo, a prostituição é caracterizada 

pela venda de favores sexuais, se tratando de um fator social que ainda sofre 

diversos apontamentos. Assim, pretende-se investigar como se estabelecem 

as formas de vida das personagens prostitutas, e a partir de quais 

acontecimentos que elas executam performances que rompem com os 

imaginários que a constituem enquanto seres estigmatizados. Em especial, os 

acontecimentos em relação a afetividade entre prostituta e cliente, levando em 

consideração os pontos positivos e negativos desse vínculo. Essa idealização 

errônea sobre essa classe social se perpetuou durante décadas justamente 

pela representação utilizada nas artes, devido a essa linha, Rubem Fonseca 

utiliza o conto Lúcia McCartney como uma forma de reverter esse estigma, e 

mostrar um lado humano e real.  

Palavras-chave: Prostituição. Estigma. Amor. Representação. 

Problematização.  



  33 

   

 Introdução 

  

O surgimento da literatura contemporânea de Rubem Fonseca foi um 

grande fator de impacto social desde a década de 70, uma vez que suas 

temáticas abordaram questões sociais polêmicas, que na época eram intituladas 

como tabus. À medida que as obras eram lançadas, o autor progredia, passava-

se a notar melhor os aspectos da realidade cotidiana dentro de uma linguagem 

clara e objetiva, gerando impacto nos primeiros leitores, esse realismo brutal da 

condição humana não só era um elemento importante, mas sim, uma 

característica sólida da escrita de Rubem Fonseca.  

A pesquisa intitulada “O PROBLEMA AMOR NA VIDA DE 

PROSTITUIÇÃO: representação, estigmas e problematização da vida sexual em 

Lucia Mccartney (1967)” deu-se origem a partir de uma ânsia de busca pelo 

reconhecimento de analisar como a obra literária interfere na 

visibilidade/reconhecimento da prostituta como mulher socialmente habitual e 

sem restrições culturais, religiosas, sentimentais e familiares.  

Com o intuito de entender a construção da identidade dos personagens, 

comparando aspectos entre realidade e ficção, uma questão categórica na 

atualidade, devido às constantes descontinuidades dos paradigmas/estigmas e 

quanto às recentes indagações sobre a vida social dos seres humanos. 

Utilizando métodos qualitativos, a pesquisa bibliográfica foi desenvolvida a partir 

de um componente central nos textos: o desempenho da identidade dos 

personagens literários a partir de uma visão dinâmica de seus corpos, profissões 

ou classes sociais.  

Sendo um objeto muito privilegiado por diversos estudiosos, a literatura 

tem papel central neste trabalho, isso porque, além de analisar possibilidades 

inéditas dentro da linguagem, a literatura trata-se de um grande instrumento no 

âmbito social. Desse modo, como uma forma de aprimorar o conhecimento das 

representações do ser humano dentro dos textos literários, desenvolvendo a 

autonomia do pensamento crítico, utilizamos esse trabalho como uma 

ferramenta de visibilidade para as prostitutas.  

  



  34 

Encerrando-o por meio das concepções dos estigmas dentro do ramo da 

prostituição, dadas por Paulo Ceccareli (2008) e Erving Goffman (2007), e as 

convicções de Margareth Rago (1991) a respeito inicialização dessa profissão 

dentro dos meios sociais.  

Encerramos as seções com uma análise dos contos Lucia McCartney e O 

encontro e o confronto, pertencentes a obra Lucia McCartney (1967) do escritor 

Rubem Fonseca, onde busca evidenciar as particularidades da profissão, 

especialmente as relações interpessoais entre prostituta e família, profissional e 

cliente e o vínculo afetivo dentro da profissão.  

O próprio universo da escrita, o desempenho do papel da prostituição em 

romances, contos e poemas, constroem as mais variadas faces da própria figura 

feminina dentro da profissão. Essas particularidades buscam financiar uma 

perspectiva de realidade na narrativa, e identificar a visão planetária que rompe 

com os modelos socioculturais e literários, onde traçaremos uma trajetória das 

etapas/fases da profissão do prazer.  

  

Corpo e sexualidade, maneiras de manipulação/ comercialização  

  

Ao olharmos para o passado, podemos notar os costumes e as crenças 

dos nossos antecedentes, a maneira como eles lidavam com seus próprios 

corpos e com questões sexuais. A sexualidade sempre esteve presente na vida 

dos seres humanos desde o princípio dos tempos. Mesmo que não seja sempre 

idealizada da maneira em que é vista atualmente, Maria do Carmo de Andrade 

afirma que:  

[...] durante muito tempo, a percepção quanto ao desejo sexual, esteve 

vinculada ao conceito de instinto, entendida como um mecanismo 

inato, tendo como objeto básico a manutenção da espécie. Um 

mecanismo evolutivo, adaptativo e vinculado ao ato biológico da 

reprodução (ANDRADE, 2007, p.134). 

  

Juntamente com esse ato biológico, paradoxalmente, introduziu-se na 

sociedade a repressão sexual. Inicialmente inserida por diversos aspectos, e 

subsequentemente desencadeada pela religião do catolicismo, que desde o 

princípio se dispõe a colocar o sacramento do matrimônio como um dos mais 



  35 

pertinentes de sua doutrina como uma maneira de controle social, disseminando 

correntes de verdades e valores.  

Nesse aspecto, a referência ao corpo está relacionada a uma maneira de 

aquisição cultural e uma das mais variadas dimensões de tendências de vida 

dos cidadãos. As maneiras de manipulação do corpo correspondem a essa e 

várias outras escolhas realizadas no decorrer da vida do indivíduo, isso 

contribuirá para sua formação sexual e a inserção em grupos sociais, culturais e 

religiosos.  

 

O culto ao corpo constitui-se numa forma de consumo cultural, 

atendendo às necessidades mercadológicas da cultura de consumo e, 

simultaneamente, permitindo ao corpo ser o instrumento pelo qual o 

indivíduo transmite um estilo por ele construído, mediado, 

principalmente, pela mídia. (CASTRO, 2003, p. 06).  

 

Contudo, vale esclarecer que esse processo não é livre de pressões e 

limites impostos socialmente. A mídia tem um papel importantíssimo nessa 

formação de caráter social, quanto a função do corpo, pois, ela impõe os padrões 

e normas a serem seguidos. O corpo torna-se uma objetivação de gostos, e as 

aparências quase sempre são um dos primeiros aspectos a serem notados 

quando se trata de atração sexual. A comercialização do corpo é uma 

característica bem específica quando trata-se de prostituição, no Brasil, essa 

auto comercialização não consta como crime, entretanto, essa atividade licita 

ainda se sobrepõe de um ponto de vista negativo. Com o avanço desse ramo, 

outros países reverteram paradigmas e resolveram descriminalizar essa 

transação de favores sexuais, conforme explica Paulo Roberto Ceccarelli (2008):  

Nos últimos anos, a grande maioria dos países ocidentais adotou 

medidas destinadas a descriminalizar a prostituição. Alguns países 

europeus, como Alemanha, Países Baixos, Dinamarca e Noruega 

legalizaram a prostituição; em outros, como no Reino Unido, é tolerada. 

Em Portugal, a prostituição não é ilegal, desde que não haja incentivo 

para essa atividade. Na França, não é legal nem proibida, embora o 

proxenetismo seja uma infração (CECCARELLI 2008, p.4).  

 

Nessa venda é obrigatório, consentido ininterruptamente, uma submissão 

sem pausas e exigências, onde a prostituta não pode rejeitar um cliente, além 

do fato de sempre estar disposta a satisfazê-lo sem se importar com atributos 

físicos. Diante disso, podemos notar como esse mercado trata-se de algo 



  36 

complexo e intrínseco, onde em muitas das vezes essa venda corporal de 

maneira excessiva pode vir a ofertar diversas nuances. Portanto, essa forma de 

manipulação deve ser observada com mais cautela no ramo da prostituição sob 

qualquer hipótese, pois, o corpo é o instrumento primordial com o qual ela irá 

executar sua profissão.  

 

Estigmas, prostituição e sociedade  

 

Antes de adentrarmos mais a fundo sobre a relação de prostituição e 

sociedade, é preciso entendermos como ela se sucedeu, e quais aspectos foram 

necessários para o surgimento da prostituição. Durante toda a história da 

humanidade, a pratica da prostituição sempre foi algo variável segundo os 

critérios de moral e éticas vigentes da época.  

Após o catolicismo implementar a reforma religiosa do puritanismo, como 

uma forma de controle moral, a prostituição passou a ser algo profano, e tornou-

se então algo clandestino. Mas esse cenário mudou, conforme Paulo Ceccareli 

(2008):  

A Revolução Industrial trouxe um elemento significativo à prostituição, 

pois as mulheres tiveram de enfrentar condições desiguais no trabalho 

em relações aos homens. Prostituirse em troca de favores, de 

melhores condições de vida, revelou-se uma opção. (CECCARELI, 

2008, p.04).  

  

Esse elemento foi essencial para que houvesse mudanças no papel social 

feminino, que até então era visto como uma simples tarefa doméstica. As 

mulheres, via de regra, serviam para realizar os afazeres de casa e cuidar dos 

filhos, não podendo ousar de responder por si própria, pois era completamente 

dominada por seu marido.  

Por volta de meados do séc. XVII, o papel da mulher na sociedade ainda 

era algo restringido. Reprimida e prisioneira, muitas mulheres continuavam a se 

contentar apenas com as funções domésticas. Por outro lado, havia algumas 

que por não possuírem condições econômicas, buscavam maneiras de suprir a 

renda familiar, como vendedoras ambulantes de frutas, legumes e desejos 

sexuais. Surgia-se então, um novo estilo de vida, na qual a sexualidade sempre 

teve papel fundamental na vida cotidiana, como afirma Margareth Rago (1991):  



  37 

 

Antes da industrialização as senhoras esposas de fazendeiros não 

circulavam pela rua, não saiam de casa nem para fazer compra, só 

circulavam pelas ruas as mulheres pobres, vendedoras de comida, de 

legumes e a noite as prostitutas que “perambulando pelos becos e 

vielas, de ínfima classe (...) a existência de uma certa movimentação 

noturna, quando as meretrizes pobres iam vender os seus encantos, 

únicos recursos de que dispunham. (RAGO, 1991, p. 67).  

 

Com o passar dos anos, a prostituição foi-se ramificando pelas grandes 

cidades, e os números dos indivíduos pertencentes a essa classe foram ficando 

cada vez mais numerosos. Visto desde o princípio como um problema social, foi-

se atribuído a esse campo de atuação a definição de algo negativo, já que essas 

mulheres agora estariam a frequentar espaços que até então eram destinados 

apenas aos homens.  

Fenômeno tipicamente urbano (...) o crescimento da prostituição 

passava ser vivenciado como um problema público- lado negativo do 

progresso- e era transformado em poderoso fantasma de contenção às 

mulheres que pressionavam para ingressar na esfera da vida pública. 

Os tempos tinham efetivamente mudado. Não parecia fácil aceitar a 

convivência feminina em espaços tidos como essencialmente 

masculinos. (RAGO, 1991, p. 49). 

  

Por outro lado, quando a “libertinagem”4 começou a adentrar nas esferas 

sociais, movimentando o sistema econômico e comercial, começaram a surgir a 

necessidade de novas franquias de bares, cabarets, lojas de artigos femininos e 

etc., pois o público alvo eram destinados a todas as classes sociais. Portanto, a 

partir dessa movimentação do comércio:  

  
Várias microinstituições haviam nascido para sustentar a prostituição: 

cafésconcertos, “cabarets”, pensões, espaços onde as “mulheres 

públicas” se exibiam, procuravam seus fregueses, articulavam-se com 

os seus cafetões. (...) muitas vezes o grupo de homens procurava o 

café-concerto apenas para presenciar o show de dança do ventre ou o 

‘nu-artístico’ que lá se apresentava, e não necessariamente buscava a 

companhia de uma prostituta (RAGO, 1991, p. 119).  

Com base nesse cenário, as prostitutas passaram a obter mais visibilidade. 

Socialmente a sexualidade estava em alta, elas estavam em todos os lugares, 

                                                             
4 A libertinagem é quando uma pessoa se entrega inconsideradamente aos prazeres sexuais.  



  38 

mas nem tudo se resumia apenas ao sexo, mas, também, a figura sensual na 

qual elas dispunham.  

Os cabarets, cafés-concertos e outras instituições passaram a apresentar 

as mesmas funções de um museu, pois os homens não frequentavam esses 

ambientes apenas para a procura de sexo ou companhia, mas, sim, para admirar 

a sensualidade presente nas danças e apresentações artísticas da prostituição.  

Embora seja considerada uma das “profissões mais antigas do mundo”, a 

prostituição idealizada como uma opção fácil, traz consigo alguns elementos que 

a transformam em um fenômeno hermético. Inserida em uma sociedade formada 

por relações sociais contraditórias, a prostituição é vista como um contexto de 

produção de desigualdades, derivadas dos embates grupais, cujo utilidades não 

abrangem à todos dos envolvidos.  

Desse modo, originam-se os estigmas, cujo a definição conforme Erving 

Goffman (1988, p.5) derivam-se dos “[...] gregos, que tinham bastante 

conhecimento de recursos visuais, criaram o termo estigma para se referirem a 

sinais corporais com os quais se procurava evidenciar alguma coisa de 

extraordinário ou mau sobre o status moral de quem os apresentava”.  

Logo, consequentemente, é notável a atribuição de diversos estigmas 

ligados ao ramo da prostituição. As roupas vulgares e sensuais, são um bom 

exemplo, visto que as prostitutas utilizam desse instrumento para chamar a 

atenção dos clientes no período de trabalho. Isso tudo com o intuito de satisfazer 

fantasias sexuais, muitas vezes obscuras, ao qual o indivíduo recorre apenas ao 

ramo da prostituição, podendo assim libertar seu verdadeiro eu sem ser julgado.  

Se, por um lado, a prostituição traz a marca de um estigma relacionado 
a comportamentos e práticas sexuais marginais, por outro lado, é 
justamente dessa marginalidade que ela tira sua força. O território de 
prazeres ilegítimos, que conta com a cumplicidade entre aqueles que 
o frequentam, permite ao homem viver fantasias sexuais 
inconfessáveis, sem se sentir ameaçado em sua identidade social 
(CECCARELLI, 2008. p. 09).  

 

Entretanto, essa face oculta não se limita apenas aos clientes. O aspecto 

social de que a prostituta busca esconder sua profissão no cotidiano deriva da 

ideia de que as pessoas não precisam saber de seu estigma, gerando uma dupla 

personalidade onde nem mesmo os indivíduos nos quais buscavam a sua 

companhia ousariam questionar, como retrata Goffman (1988, p.27):  



  39 

Embora despreze a respeitabilidade, a prostituta, particularmente a call 

girl, é altamente sensível à sociedade bem-educada e procura refugiar-

se, em suas horas vagas, no seio de artistas, escritores, atores e 

pseudo-intelectusis boêmios, onde é aceita como uma personalidade 

não convencional, sem ser uma curiosidade.  

 

 

Assim sendo, por esse e outros motivos, a prostituição continua sendo um 

tabu social, pois, são justamente esses estigmas que vão ser evidentes para a 

diferenciação de um indivíduo tipicamente “normal” e “anormal”.  

Conforme Goffman (1988, p. 06): “um atributo que estigmatiza alguém 

pode confirmar a normalidade de outrem, portanto ele não é, em si mesmo, nem 

horroroso nem desonroso”. E o silêncio que permeia esses tabus desenvolve 

uma obrigatoriedade de se falar sobre eles, pois somente assim terão um lugar 

conveniente na sociedade (lugar de discussão para buscar de melhorias para a 

vida das pessoas que pertencem a este grupo social), com mais compreensão e 

respeito sobre a escolha de vida do outro.  

 

As multifaces da prostituição nos contos Lúcia Mccartney e O Encontro e 

o Confronto do autor Rubem Fonseca  

 

Considerado um dos grandes precursores das obras de ficção brasileira, 

Rubem Fonseca se destaca em meio a tantos outros por seu talento em 

apresentar através de seus contos, um realismo brutal, ao qual presenciou 

quando trabalhava de policial nas ruas do Rio de Janeiro. O crime, a 

marginalidade e a forma selvagem da vivência humana, serviram de inspiração 

para ilustres personagens de suas obras. Lúcia McCartney (1967) foi a terceira 

coletânea de contos escrita por Rubem, e consequentemente foi quem levou sua 

literatura ao alto grau de reconhecimento.  

Essa coletânea repleta de contos enigmáticos, com personagens 

protagonistas que na realidade habitam na margem da sociedade, podemos 

destacar os contos Lúcia McCartney (conto 1) e O encontro e o confronto (conto 

2) onde Rubem expõe duas faces distintas da prostituição. As duas facetas da 

profissão do prazer são apresentadas de forma divergente, onde o autor 

evidencia a forma de tratamento, a relação entre prostituta e cliente e o amor na 



  40 

prostituição de maneira dessemelhante. Deixando o leitor levantar suas 

hipóteses sobre o intuito dessa ação.  

Em Lúcia McCartney, Rubem Fonseca busca através de uma narração 

em primeira pessoa, envolver o leitor e convida-lo a participar e conhecer mais 

o mundo da prostituição através da personagem e prostituta Lúcia. A 

protagonista, dona de uma vida boêmia e agitada, no auge da sua juventude, 

entra para o ramo da prostituição inicialmente como um ramo econômico, 

sempre deixando evidente o estigma de “sigilo da profissão” dado por Goffman 

(1988), em quase todo o enredo, como demonstra o trecho a seguir:  

 

[...] O Renê me telefona pra fazer um programa de noite. Eu digo que 
está bem. Tomo nota do endereço. Na praia está toda a turma. 
Combinam ir pro Zum Zum. Eu digo que talvez vá. Se o meu programa 
acabar cedo eu vou. Mas eu não digo nada do meu programa pra eles. 
Eles estão por fora. Dois já dormiram comigo, mas só dois. A gente 
vai pra boate, dança, bebe e depois eu venho pra casa. É mais 
camaradagem que outra coisa. A gente brinca, se diverte e pronto. 
(FONSECA, 1967, p. 11 - grifo nosso),  

 

Em meio a diversão com os amigos em uma praia qualquer do Rio de 

Janeiro, o ofício lhe chama, Lúcia sem pensar duas vezes aceita a proposta de 

seu cafetão5. A personagem mantém em segredo os aspectos relacionados a 

sua profissão, uma vez que, muitas prostitutas utilizam desse paradigma da 

prostituição como algo “discreto” para fugir dos preconceitos e julgamentos dos 

ciclos sociais aos quais pertencem quando estão fora da profissão. Foram 

justamente esses julgamentos que fizeram com que o autor atribuísse a 

conjunção “mas” a expressão em “Dois já dormiram comigo, mas só dois” com 

o intuito de convencer o leitor que mesmo pertencendo a prostituição, Lucia 

impunha limites em seus relacionamentos. Esse pré-julgamento está 

conceituado por Goffman (1988, p.18) “assim, surge no estigmatizado a 

sensação de não saber aquilo que os outros estão "realmente" pensando dele”, 

foi justamente esse questionamento que se fez necessário no esclarecimento de 

Lucia.  

                                                             
5 É quem administra um sistema de prostituição, lucrando com o controle de serviços sexuais 
ofertados por prostitutas ou gigolôs. 



  41 

Esses apontamentos e julgamentos tornam-se explícitos no decorrer da 

narrativa, quando Lúcia resolve passar um tempo com seu tio e sua tia. Os 

diálogos são objetivos, e dão a ideia de pessoas conservadoras que defendem 

a valorização e a conservação dos princípios morais, como determina o trecho a 

seguir:  

MINHA TIA: A filha está grávida e eles querem esconder, pensando 

que os outros são imbecis!  

MEU TIO: Coitados! A filha única!  

MINHA TIA: Coitados!? Só não viu o que ia acontecer quem não quis. 

Aquela sirigaita não podia acabar de outro jeito! [...]  

CANTORA: Larali, laralá etc.  

MINHA TIA: Larali, laralá mas foi presa pela polícia tomando as tais 

bolinhas!  

MEU TIO: Fulana?!  

MINHA TIA: Fulana sim senhor! Você não sabe nada! Gastaram uma 

fortuna para abafar o escândalo! (FONSECA, 1967, p. 22 - grifo nosso).  

  

O termo “sirigaita” utilizado nessa conversação, induz a um contexto 

semelhante ao qual Lúcia se enquadra, uma vez que, seu significado 

popularmente tem por característica uma mulher sensual e oferecida, tornando-

se um termo pejorativo comparado ao ramo da prostituição. Esses comentários 

preconceituosos faz com que Lúcia sinta ainda mais desgosto pela situação em 

que se encontra, sem possuir outros familiares, a protagonista submete-se a 

continuar pertencendo a esse cenário dia após dia, de forma infeliz. Como pode-

se observar no trecho a seguir:  

Hoje é o sétimo dia do meu desterro. Sou a mulher mais infeliz do 

mundo. Não tenho pai nem mãe. (Mas até acho bom eles terem 

morrido, para não ficarem iguais aos meus tios. Pai e mãe não 

fazem falta. Irmão faz, foi por isso que eu arranjei a Isa pra irmã, ela é 

um pouquinho burra e chata, mas é minha irmã, não no sangue, no 

coração.) (FONSECA, 1967, p. 22 - grifo nosso).  

 

 

O modo de vivência em que Lúcia se depara, faz com que, de forma 

sarcástica, a protagonista revele um emblema familiar complexo. Mesmo 

sabendo que o socialmente o papel da família serve como um núcleo de apoio e 

amparo, Lúcia retrata a morte dos pais como algo bom, visto que, se estivessem 

vivos possuiriam o mesmo pensamento centrado e conservador de seus tios, 

possivelmente não aceitando a profissão ao qual ela pertence. Esse afastamento 

familiar é conceituado por Goffman (1988, p.15): “o indivíduo estigmatizado pode 



  42 

descobrir que se sente inseguro em relação à maneira como os normais o 

identificarão e o receberão.” Portanto, como uma forma de recluir esse 

sofrimento, Lúcia se afasta das pessoas consideradas “normais”, e dá-se por 

base familiar a prostituta Isa, ao qual compartilha tudo de sua vida.  

Esse isolamento entre prostituta e família não ocorre no conto O encontro 

e o confronto, onde a prostituta Renata faz questão de expor assuntos familiares 

íntimos a Roberto, seu cliente. A personagem retrata de forma amorosa a família 

a que pertence, através de fotografias que sempre carrega consigo, Renata 

apresenta os familiares ao cliente que acabara de conhecer.  

[...] “Esta aqui é a senhora minha mãe.” Outra fotografia três por quatro. 

Uma mulher gorda; um pescoço imensamente grosso. “E este é o meu 

finado pai.” Uma fotografia maior. Seis por nove. Um homem calvo, de 

rosto fino, e três meninas. O homem está acocorado, de perfil, duas 

meninas estão brincando com uma boneca e a terceira está olhando 

para a câmera. “Esta aqui sou eu”, diz Renata apontando para a 

menina que não está brincando. (FONSECA, 1967, p. 60).  

 

 

Tratando-se de um fato bastante curioso, que por muitas vezes foge da 

realidade do ramo da prostituição, a narrativa apresenta diversos mecanismos 

de particularidades que causam estranheza, deixando evidente se tratar de um 

texto ficcional. É a partir desse excesso de informações que, segundo Candido 

(2006, p.16), “É paradoxalmente esta intensa aparência de realidade que revela 

a intenção ficcional ou mimética.  

Graças ao vigor dos detalhes, a “veracidade” de dados insignificantes, à 

coerência interna, à lógica das motivações, à causalidade dos eventos etc.”. 

Essa redundância ao qual o narrador se submete, falha após a chegada de 

Chico, dando então descontinuidade dessa perspectiva familiar, deixando o leitor 

apreensivo e curioso.  

A chegada de Chico dentro da narrativa estabelece amplos contextos e 

diálogos interessantes, dentre eles, destaca-se as conversações bilíngues e 

cheias de palavras requintadas com Roberto. Posteriormente algo na conversa 

entre Roberto e Renata chamou a atenção de Chico, que determina que o amigo 

imponha a prostituta a utilizar um termo mais refinado quando se referir a seu 

falecido pai. Sendo assim, Renata e Roberto retomam a conversa sobre família:  

“Você disse meu finado pai. Ele morreu há mui-to tempo?”. “Eu tinha 

dez anos.” Renata ensaboa Roberto. “Eu saí a ele. Mamãe é muito 



  43 

feia.” “Eu vi o retrato. Você chorou muito quando o seu pai morreu?” 

“Chorei. Acho que chorei.” “Então por que você não chama ele de 

pranteado?” “Pranteado?” “Pranteado pai.” “Não sei.” “Pranteado é 

muito mais bonito que finado.” “Você acha?” “Acho. Vamos, diga — 

pranteado pai, meu pranteado pai.” “Que bobagem…” “Bobagem? A 

morte do seu pai é bobagem? Vamos: pran-te-ado pai.” “Pranteado 

pai…” “Meu pranteado pai.” “Meu pranteado pai.” “Viu? Não é mais 

bonito? E mais culto. Pranteado é uma palavra muito mais sofisticada 

que finado.” (FONSECA, 1967, p. 61).  
  

 

Essa obrigação em determinar que a prostituta utilize de conceituações 

mais cultas, atribui a Roberto um nível de superioridade intelectual sobre Renata, 

levando a prostituta a um cenário constrangedor, humilhante e vergonhoso. O 

ato de pressionar a prostituta a implementar novas palavras a seu vocabulário, 

age como uma forma de suprir uma fantasia sexual relacionada a 

intelectualidade.  

Portanto, é possível perceber nesses contos de Rubem Fonseca as 

características bastante recorrentes de uma produção ficcional: o trabalho com 

a temática da prostituição, por meio da representação de múltiplas faces dessa 

profissão: sexo como mercadoria, a retratação dos ambientes, o exagero de 

detalhes.  

Tudo isso esclarecido através de uma linguagem impetuosa e erótica, 

cheia de oralidade, mas, principalmente, marcada pelo uso de interjeições e de 

mensagens subliminares, que além da imprevisibilidade da narrativa. A soma 

desses aspectos determinam no leitor um espanto e estranhamento, entretanto, 

ao mesmo tempo, curiosidade e atração pela leitura.  

  

A relação prostituta-cliente  

 

Sabe-se que a prostituição só existe porque há quem procura pelo prazer 

ofertado por ela, tornando parte de um mecanismo capitalista, a prostituição 

trata-se de um âmbito complexo e alvo de diversos apontamentos. Resolvemos 

então entender as relações entre as personagens prostitutas e seus clientes 

apontados no decorrer das narrativas, em busca de compreender esse vínculo 

afetivo.  



  44 

Dentro dos dois contos analisados, é possível notar que Rubem Fonseca 

mostra faces distintas de diversos aspectos entre as personagens prostitutas, na 

qual destacamos agora a curiosa relação entre profissional e cliente.  

Acredita-se que a procura por essas profissionais trata-se de algo 

selecionado, como em uma espécie de catálogo, onde o cliente determina o tipo 

específico de mulher pelo qual se atrai. Os atributos físicos são os primeiros a 

serem notados, pois, consequentemente, serão eles quem irão ofertar-lhe o 

prazer ou a realização de alguma fantasia sexual. Como podemos notar em um 

possível diálogo entre dois coroas6 sobre a escolha das prostitutas, presente a 

seguir:  

  

  
    

(Conto Lúcia Mccarteney: FONSECA, 1967, p.11)  

 

  

Esse possível diálogo encena a atração por atributos físicos, sendo um 

dos grandes quesitos que pesam na hora da escolha. É justamente essa afeição 

palpável quem conduz a prática sexual, de modo que esse serviço venha a ser 

prestado de maneira satisfatória, proporcionando uma vasta possibilidade de 

experiências únicas ao cliente. Essas características físicas são interligadas ao 

                                                             
6 Termo pejorativo utilizado para denominar homens acima de 40 anos.  



  45 

ramo da prostituição de tal maneira, que, tornam-se uma particularidade da 

profissão.  

Ainda explorando essa linha de relação heterossexual, nota-se no conto 

O encontro e o confronto, essa presença de seleção sendo realizada de maneira 

mais explícita e detalhista. Neste conto, os amigos Roberto e Chico decidem 

contratar duas prostitutas, e realizam essa preferência/ divisão de forma bem 

curiosa:  

Roberto e Chico se trancam no banheiro. “Com qual você quer ficar?”, 

pergunta Chico. “Eu quero ficar com a morena”, diz Roberto. “Estou 

fascinado por ela. Ela tem uma perna roliça de americana dos roaring 

twen-ties. Parece que a qualquer momento vai dançar o charleston.” 

“Está bem. Você fica com a morena. [...] “Ela é grande mas é enxuta. 

O que importa são os quarenta centímetros que vão — na frente: da 

ponta da costela ao púbis; e atrás: da beira dos dois hemisférios do 

bumbum até a sexta vértebra. Aí é que não pode haver gordura. Abaixo 

a gordura!”. (FONSECA, 1967, p. 60-61).  

 

Portanto, podemos notar que não há um modelo específico (físico) a 

seguir para se tornar uma prostituta, visto que o gosto peculiar de cada cliente 

vem a ser bem abrangente e variável, de modo que, a prostituição esteja sempre 

disposta a se adequar às novas demandas do mercado. As prostitutas então 

recorrem às roupas sensuais, procedimentos estéticos e maquiagens 

extravagantes para ganhar a atenção dos consumidores. Como explícito no 

início da narrativa do conto O encontro e o confronto; “Roberto abre a porta. 

“Você que é o Roberto?” Duas jovens. “Sou.” “E o seu primo?” “Ainda não 

chegou.” Altas, elaboradamente vestidas, pintadas e penteadas.” (FONSECA, 

1967, p. 60). Essa necessidade de evidenciar as formas das características 

físicas das duas jovens trata-se de facilitar que o leitor entenda a qual ramo elas 

pertencem. Entretanto, há casos em que apenas esses atributos físicos não são 

o suficiente para convencer o cliente, visto que, há diversos tipos de 

particularidades e gostos divergentes que variam de pessoa para pessoa. Essa 

seleção é demarcada no conto Lúcia McCartney onde José Roberto, o cliente 

protagonista da trama, solicita a Renê prostitutas com determinadas 

características específicas a qual lhe interessa. Conforme demonstra o diálogo 

a seguir:  



  46 

— Nunca vi o José Roberto. Ele telefona e diz: me manda uma garota, 

você sabe como eu gosto. —Como é que ele gosta? —Inteligente, 

bonita e depravada. —Eu não sou depravada.  
—Se for muito inteligente não precisa ser muito depravada, diz ele. —

Eu gamei. (FONSECA, 1967, p. 14).  

  

Nesse diálogo podemos notar que José Roberto refere-se a um grande 

consumidor dos serviços dessa profissão, de modo que, a relação com Renê é 

íntima. Inteligente, bonita e depravada, são adereços que devem pertencer a 

uma prostituta para que possa ser escolhida pelo cliente José, entretanto, o fato 

de que a inteligência supera esses outros atributos sugeridos, é surpreendente 

e interessante.  

Dado que muitas vezes a beleza não é totalmente eficaz, as prostitutas 

então recorrem a uma boa conversa para entreter o consumidor e convencê-lo 

a solicitar seu produto. Sabendo que a propaganda é a alma no negócio, no 

conto Lucia Mccartney, Lúcia estabelece nesse diálogo um ar de 

intelectualidade, deixando o cliente surpreso:  

 

(Conto Lucia Mccartney: FONSECA, 1967, p.12)  

  

O espanto de José Roberto, o cliente, designa-se da ideia de ter 

encontrado uma garota de programa diferente das outras que já saíra, que 

retrata possuir um certo domínio sobre a música clássica e obras literárias de 



  47 

grande requinte. Não sendo algo habitual e característico no mundo da 

prostituição, Lúcia chama a atenção de José Roberto.   

Esse diálogo gentil entre profissional-cliente não acontece no conto O 

encontro e o confronto, onde Chico humilha Kátia, a prostituta, por não saber 

falar francês e entender o seu “epitáfio”:  

Kátia tira a roupa. “La chair est triste, hélas, et j’ai lu tous les livres”, diz 

Chico. “O que foi que você disse?” “O meu epitáfio. O que seria o meu 

epitáfio, se o Mallarmé não tivesse escrito essa merda antes. Também 

o cara nasceu cem anos na frente. Você não sabe francês não, sua 

analfabeta? (FONSECA, 1967, p. 62).  

  

Com superioridade, Chico humilha a prostituta e lhe compara como uma 

pessoa analfabeta e ignorante que não possui conhecimento algum. Ignorando 

o fato de ser insultada, Kátia mantém o profissionalismo e pede que o cliente a 

ensine, e os dois iniciam o programa, esquecendo o acontecimento.  

Contrariando o personagem Chico do O encontro e o confronto (conto 2), 

um cliente arrogante, em Lúcia McCartney (conto 1), o autor Rubem Fonseca 

demonstra que José Roberto não se trata de um cliente comum, de modo que, 

impunha limites quando se tratava de contratar os programas. É possível 

confirmar essa característica na conversa entre Renê e Lúcia sobre José:  

[...]— Não sei. Outro dia mandei um cabacinho pra ele. A garota estuda. 

Eles já estavam na cama quando ele descobriu que a garota estava 

matando aula. Ele ficou uma fera. Deu uma lição de moral na guria, fez 

ela se vestir, e prometer que não matava mais aula, e mandou-a para 

o colégio. E pagou dobrado, sem sequer tocar nela. O cara é muito 

esquisito. (FONSECA, 1967, p. 15). 

  

A maneira que José Roberto reagiu ao descobrir que a garota de 

programa ao qual contratara estava faltando na escola para se prostituir, foi 

impactante, algo que Renê nunca viu igual. O termo  

“esquisito” atribuído a essa ação de José originou-se do fato curioso da recusa 

de debruçar-se sobre uma jovem virgem que acabara de entrar para o ramo da 

prostituição, ato esse, que não é comum entre os homens que procuram por 

esses serviços.  

A relação entre prostituta e cliente vai muito mais além do que somente 

um programa, na medida em que se atribui a profissão outras funções como a 

de terapeuta, psicóloga ou amiga. Nas conversas entre todos os personagens, 



  48 

é possível notar a imensa escala de motivações que levam esses clientes a 

buscarem as profissionais do sexo. De maneira íntegra, compreende-se que 

ambos os lados utilizam do dinheiro para suprir necessidades. Diante disso, os 

dois lados conjuntamente estão à procura de suprir determinadas carências, 

sejam elas econômicas, emocionais, ou apenas biológicas. Para o homem, o 

dinheiro paga, além da satisfação sexual, a manutenção de restaurar a 

masculinidade herdada do modelo social patriarcal de ser homem.  

Mais do que simplesmente desvendar a relação entre prostituta e cliente, 

interessa a Rubem Fonseca registrar fatos de um cotidiano terrível dessa 

profissão, e ao mesmo tempo, revelar os dramas humanos desencadeados 

pelas tais ações transgressoras. O autor contemporâneo é completamente 

reconhecido por relatar através de seus textos, os obstáculos encarados pelo 

homem contemporâneo em meio às desigualdades sociais e ao caos gerado 

pela modernidade. Fonseca, com um agudo olhar, nota a complexidade do corpo 

social, desvelando em seus escritos suas contradições, entre misérias e 

grandezas.  

  

O amor na vida de prostituição: um problema ou refúgio da profissão?  

 

Na contemporaneidade, acredita-se que não há uma definição concreta 

sobre o que é o amor, entretanto, sabe-se que esse sentimento é a causa de 

diversos acontecimentos na vida social de um indivíduo. Se apaixonar, casar, ter 

filhos, faz parte de uma sequência social das etapas da vida de um ser humano, 

que nem sempre são alcançadas com êxito. Dentro da profissão do prazer, essa 

afeição abre um leque de questionamentos, visto que conciliar os dois mundos 

torna-se muito complicado, levando muitas vezes as prostitutas a escolher entre 

dois caminhos: abandonar a profissão ou segui-la de maneira solitária. Neste 

tópico, discutiremos sobre a presença do amor dentro do âmbito da prostituição, 

as faces distintas e variáveis desse sentimento tão promissor e complexo.  

Dentro das narrativas Fonsequianas, o amor é visto de forma emblemática 

e radical, de modo que, o ser humano seja visto em seu ápice, sendo assim uma 

das características de escrita do autor. Os contos de análise deste capítulo, 

evidenciam o amor de formas distintas, na qual o passo entre o amor verdadeiro 



  49 

(que tudo suporta) e o amor não correspondido são imensuráveis. No conto Lúcia 

McCartney, a prostituta Lúcia inicia a narrativa com uma visão crítica sobre o 

amor entre Isa, sua amiga prostituta, e seu marido:  

Depois que o marido da Isa foi embora ela ficou me marcando ainda 

mais. Isa diz que ele volta, mas eu duvido. Primeiro, ela não era casada 

com o marido dela. Segundo, acho que eles não se gostavam muito: 

Isa de vez em quando fazia programa, e ele sumia durante dias. Acho 

que agora sumiu de vez. Isa espera que o marido volte, a qualquer 

momento. As camisas dele estão todas passadinhas na cômoda e ela 

mandou consertar o binóculo, o cara era doido por jóquei. Ela não sai 

mais de casa, nem prum programa barra-limpa, mas até agora, nada. 

(FONSECA, 1967, p.11).  

Essa sequência de detalhes em que Lúcia narra o fato, deixa o leitor 

apreensivo em descobrir o motivo da espera incansável a qual a companheira 

se submete. O fato de Isa não ser casada com o marido, torna-se um aspecto 

interessante, ao qual cria-se uma indagação em saber quais foram as 

circunstâncias que ocasionaram essa relação. Isa vê a presença do amor como 

uma forma de distanciamento da profissão, onde a escolha de esperar pelo dia 

em que o marido volte, ocasiona um desligamento da vida dentro da prostituição, 

fazendo com que a personagem se dedique a vida de dona de casa. Esse 

pensamento não durou muito tempo, tendo em vista que a única fonte de renda 

vinha da prostituição, no decorrer da narrativa, Isa retorna ao ramo.  

Dando sequência aos fatos, define-se então que não há prostituição se 

não houver quem procure por ela de forma profissional, onde o único intuito seja 

satisfazer as demandas sugeridas pelo consumidor. Dentro dessa relação não 

se deve-se criar uma afeição por ambas as 

partes, visto que o amor, dentro da profissão, pode-se tornar uma grande 

distração, conforme acontece em Lúcia McCartney. A protagonista Lúcia, é 

selecionada para um programação qualquer, em meio a outras meninas Lucia 

se destaca e chama a atenção do paulista José Roberto, os dois iniciam o 

programa:  

[...] Depois de nos lavarmos, separadamente, ele se veste, põe dinheiro 

na minha bolsa. Ele fica muito calado, com um jeito meio distraído, 

meio cansado, meio desinteressado como os coroas fazem. Vamos 

para a sala e os outros todos já estão lá, pois nós perdemos muito 

tempo com aquela indecisão dele. Estão todos dançando. Ele me olha 

um pouco e diz “você pode ir embora”. Eu pergunto se ele não quer o 

meu telefone e ele fica pensando um tempão, me olhando e olhando 

pra sala onde estão os outros, o cara é mesmo indeciso, e depois de 

nem sei quanto tempo ele diz: “qual é?”. Estou no Zum Zum com os 



  50 

garotos. De vez em quando penso no coroa. O que será que ele faz? 

(FONSECA, 1967, p.12).  

 

Sem saber que seria o início de uma conturbada relação, algo naquele 

homem chama a atenção de Lúcia, e a partir daí surgem diversos 

questionamentos. Sabendo que o ramo da prostituição prescreve uma limitação 

entre o vínculo profissional e cliente, a protagonista permeia entre a linha de um 

possível romance, de modo que Lucia figure uma relação de interesse mutuo 

quando recebe uma ligação de José Roberto marcando um novo encontro.  

Ele tem um cheiro bom e fala muito suavemente comigo. Estamos sós. 

Ele diz que ontem tinha gente demais, “eu queria ficar só com você”. 

Ele parece meio constrangido, como se nunca tivesse saído com uma 

garota de programa. Senta-se longe de mim. “Você nunca saiu com 

uma garota de programa antes?” “Já, já saí com uma porção, muitas, 

nem sei quantas.” “Então por que você fica fingindo?” “Não estou 

fingindo coisa alguma.” Ele prepara as bebidas. Em cima da mesa da 

sala vejo um monte de revistas e um papel, José Roberto, estive aqui 

e não te encontrei, telefona pra mim, beijos, Suely. Pego o bilhete, faço 

uma bolinha com ele e jogo pela janela. (FONSECA, 1967, p.13)  

  

Essa narração em primeira pessoa oferece para o leitor um universo mais 

amplo de imaginação, na qual a medida em que os fatos vão acontecendo, é 

possível compreender a cena em questão de forma mais ideal. A presença 

excessiva de detalhes que a protagonista dá à narrativa causa um aspecto de 

quase realidade aos fatos. O episódio em que Lúcia se encontra em um lugar 

mais reservado com José provoca um cenário mais intimista ao qual a prostituta 

se sente mais à vontade. Lúcia sente-se dominada pelo desejo, e, 

momentaneamente, protagoniza uma cena de ciúmes, onde sem pensar duas 

vezes, joga fora o bilhete que outra mulher havia deixado para José. A partir 

desse acontecimento, a narrativa oferta diversos pontos em que notase uma 

feição que excede o profissionalismo da relação entre cliente e prostituta, 

levando a protagonista a criar cenas absurdamente imaginárias.  

CENA (subjetiva) — Isso aconteceu com outras garotas? — Isso o 

quê? — De botar o fone nos ouvidos e ficar gritando igual uma 

surdinha, como eu fiz. — Não. Aconteceu com minha mãe, mas ela não 

é propriamente uma garota. — Você tem mãe? — Você acha que eu 

sou muito velho para ter mãe? — E ela veio aqui? — Veio. — E você 

traz a sua mãe ao mesmo lugar em que você traz as suas, essas… — 

Eu moro aqui. Quando estou no Rio. Essas o quê? — Acho que você 

está mentindo. Essas vagabundas. — Eu não minto nunca. — E quem 

é a Suely? — Suely? Nunca ouvi falar em Suely. — Mentiroso. — Eu 



  51 

não minto nunca. — Então passe bem. Adeus. — Espere. Não me 

deixe. Por favor! (FONSECA, 1967, p. 14).  

 

 

Esses diálogos são identificados pelo autor para que o leitor não venha 

se perder dentro do conto, entretanto, apesar de serem uma metafictícios (uma 

ficção dentro de outra ficção), os diálogos subjetivos permeiam de pequenas 

semelhanças quando comparados aos reais.  

CENA (VERDADEIRA)  

— Isso aconteceu com outras garotas?  

— Isso o quê? — De botar os fones nos ouvidos e ficar gritando igual 

a uma surdinha, como eu fiz.  

— Acontece sempre. Por isso eu ri. — Com todas as garotas que vêm 

aqui? 

— Todas. 

— São muitas? Milhares?  

— Milhares não. Muitas.  

— E quem é Suely?  

— É uma amiga minha.  

— Eu sou muito ciumenta. Joguei fora o bilhete da Suely, assim você 

não sabe o telefone dela.  

— Eu tenho num caderninho. De qualquer forma, muito obrigado pelo 

ciúme.  

— Se eu soubesse cozinhar fazia comida pra você. Eu queria ficar aqui. 

— Eu peço o jantar pelo telefone. Você gosta de champanha?  

— Qualquer coisa (FONSECA, 1967, p.14).  

 

 

Dentro dessas duas conversas é possível localizar zonas de 

verossimilhança. Destaca-se o fato de Lucia assumir que sente ciúmes de seu 

cliente José Roberto, mesmo sabendo que a profissão ao qual exerce não 

permite algo do tipo.  

Diante disso, alguns dias se passam e José Roberto decide mandar uma 

carta para Lúcia. Essa carta preenche as condições necessárias para que o leitor 

confirme essa relação de apego entre os dois, diante dos fatos que José 

descreve para Lucia, conforme destaca-se o trecho a seguir:  

[...]existe uma garota chamada Neyde, ela é bonita, inteligente. Eu sinto 

(ou sentia?) uma grande atração física e mental por ela. A nossa pele 

combina, os nossos gostos combinam, os nossos órgãos sexuais 

combinam. Peguei o telefone para ligar para ela, três ou quatro vezes, 

mas não liguei. Na mesa do telefone havia uma folha de papel onde eu 

desenhava bolas e quadrados. O estéreo estava ligado, Eleanor Rigby, 

chovia, chovia mesmo, bolas e quadrados tinham virado Lúcia, Lúcia, 

lúcia, LÚCIA etc. Não liguei para Neyde — passado, passou? Solidão 

é bom (mas) depois que eu me esvaziei com uma mulher ou me enchi 

com uma mulher. Eu estava sozinho, e não queria, como sempre quis, 

uma mulher perto de mim, para fruí-la física e espiritualmente e depois 

mandá-la embora, e essa é a melhor parte, mandar a mulher depois 



  52 

embora e ficar só, pensando e pensando. Pensando em você, é o que 

eu estou fazendo agora. Você é o meu Minotauro, sinto que entrei no 

meu labirinto. Alguém será devorado. Adeus? (FONSECA, 1967, p. 

15).  

 

Assim como os diálogos imaginários de Lúcia, as cartas enigmáticas de 

José Roberto comprovam essa relação íntima ao qual os dois presenciam. A 

prostituta vai a loucura com a carta que seu amado lhe mandara, mesmo 

sabendo que ramo a que pertence não permite tal ação. Lucia se entrega a essa 

paixão avassaladora e se encontra cada vez mais distante da prostituição. As 

cartas continuam a chegar. Detalhista, José Roberto sabe do evidente efeito 

perturbador que provoca em Lúcia e tenta causar ciúmes a ela, ao retratar 

minuciosamente um encontro com outra mulher.  

[...]Eliete usa o cabelo curto, como você, e os olhos dela têm o mesmo 

brilho negro dos seus. É uma sensação boa, ficarmos frente a frente, 

sem pressa e sem mentira, disponíveis, recíprocos, enquanto bebemos 

e o mundo fiui suavemente. Estou com muitas saudades de você. 

Lúcia. Lúcia. O leão é o rei dos animais? José Roberto. (FONSECA, 

1967, p.17).  

 

É perceptível que Rubem Fonseca tenta sobrepor a ideia de um amor 

livre, onde Lúcia tem a liberdade de sair com outros homens, visto que faz parte 

de sua profissão, e José não se incomoda, visto que se destaca por sair com 

várias mulheres. Essa linha tênue entre a liberdade ao qual os dois usufruem 

sempre é destacada na narrativa, como retrata nesse pequeno diálogo entre os 

dois:  

“Saí todas as noites, do Zum Zum para o Le Bateau, do Le Bateau para 

o Sachinha, todas as noites, você não se incomoda?” “Você é que sabe 

o que pode e o que não pode fazer.” “Eu quero te fazer ciúme.” Ele ri, 

misteriosamente, me beija no rosto, não sei o que ele está pensando 

ou sentindo, mas ciúme certamente não existe no coração (e na 

cabeça) dele. Eu não quero saber o que ele faz. Ele diz que talvez seja 

espião russo (ou americano) ou trapezista de circo ou poeta ou 

fotógrafo ou farmacêutico. [...] Mas nada disso me incomoda, ele pode 

ser o que bem entender, o segredo me atrai ainda mais. Ir para a cama 

com ele é cada vez melhor. Ele sabe amar, me deixa louca, horas 

seguidas. Me deixa mortinha — durmo direto e quando acordo ele está 

calmamente lendo um livro, ou fumando cachimbo e ouvindo música 

naqueles fones dele, pronto pra me amar de novo. (FONSECA, 1967, 

p.17).  



  53 

Lúcia vê essa relação como um refúgio da prostituição, e encontra-se 

completamente retida por esse amor, entretanto, a partir deste momento Rubem 

desenvolve no personagem José uma limitação repentina.  

A afeição que antes apresentava-se mútua, passa a ser mais sustentada 

por Lúcia. Ao passo em que a personagem demonstra a todo momento 

declarações de amor, José Roberto encaminha a última carta, uma das mais 

misteriosas.  

“Sujeito pernóstico e besta”, diz Isa depois de ler a carta. “Ele é mais 

besta e mascarado do que maluco. Faroleiro.Velho desfrutável. 

Atrevido.”“Ele não é velho.” Isa tem marcação com o José Roberto. Ela 

acha que se ele gostasse de mim ele se tornava uma espécie de 

protetor meu. Horrível, essa palavra. Meu protetor. Meu coronel. Se 

pudesse, eu era o coronel dele. Coitada da Isa. Eu não preciso de 

protetor, preciso de amor. Mas começou tudo errado. O túnel é eu 

ser uma puta? A libertação individual é ser bem-comportado? Ter um 

emprego decente? Ele não me entende, meu Deus, como é possível 

isso, se ele não me entende, quem vai me entender? (FONSECA, 

1967, p. 21 grifo nosso).  
  

 

A última carta escrita por José provoca em Lúcia um desespero 

emocional, do qual surgirão milhares de questionamentos. A protagonista 

lamenta-se e reporta na profissão a culpa do amor não correspondido, assim, 

dentre todos os preconceitos relacionados ao ramo, amar uma prostituta, não é 

bem visto socialmente. O amor dentro da prostituição torna-se uma distração, 

trazendo grandes prejuízos a Lúcia, especialmente emocionais, pois, ela precisa 

de amor, entretanto, os estigmas falam mais alto, e José Roberto desaparece da 

vida da protagonista. É notório que no fim desse conto, Rubem Fonseca tenta 

resgatar na memória do leitor o cenário em que Isa vive no início da narrativa, a 

qual vive a esperar o “marido” que não vem, fazendo com que Lúcia venha a 

viver a mesma cena de forma lamentável e sofrida.  

Não sei onde ele está. Meu coração está negro. O ar que eu respiro 

atravessa um caminho de carne podre cancerosa que começa no nariz 

e termina com uma pontada em algum lugar nas minhas costas. 

Quando penso em José Roberto um raio de luz corta o meu coração. 

Ilumina e dói. Às vezes penso que minha única saída é o suicídio. Fogo 

às vestes? Barbitúricos? Pulo da janela? Hoje à noite vou à boate. 

(FONSECA, 1967, p.22).  

 

O amor em sua forma mais pura, também traz sofrimento quando não 

cultivado entre as duas partes. O futuro é imprevisível para Lúcia. José não foi 



  54 

seu primeiro amor, entretanto, foi o que mais lhe instigou a viver as mais loucas 

aventuras, e sem pretensões enxergou a pele de menina por trás da máscara de 

prostituta. Passada a ilusão amorosa, a protagonista retorna à estaca zero.  

Já no conto O encontro e o confronto, Rubem Fonseca mostra 

rapidamente outra face do amor dentro da prostituição, como uma espécie de 

refúgio. Aqui o amor é protagonizado de maneira singela pela prostituta Renata, 

que, todavia, concilia a vida de noiva e o ramo da prostituição de maneira 

questionável.  

[...] “Meus parabéns”, diz Roberto, beijando Renata no rosto. “Você é 

noiva?” Renata tira a aliança do dedo. “Sou mesmo. Olha.” Dá a aliança 

para Roberto, mostrando o nome gravado na parte interna. Roberto 

olha, sem conseguir ler o que está escrito. Renata abre a bolsa. “Este 

aqui é o meu noivo.” Um retrato três por quatro. Um rosto. No verso, 

letra redonda: “para Renata, meu amor, com carinho J. Gomes.” 

(FONSECA, 1967, p. 60).  

 

 

Saber conciliar vida pessoal e a profissão parece ser algo bem simples 

para Renata, uma vez que a mesma não esconde de seus clientes o 

relacionamento com J. Gomes, seu noivo. Esse fator não atrapalha a profissão 

de Renata, ela consegue adaptar e harmonizar os vínculos de tal maneira que 

um não venha a interferir no outro. O amor para Renata é admitido como um 

refúgio, um lugar para onde se foge para ter proteção após um dia cansativo de 

trabalho. Local em que será acolhida e amada sem julgamentos e pretensões. 

Todavia, a prostituta utiliza o amor como uma arma de sedução para conquistar 

os clientes, como pode-se observar nesse diálogo entre Renata e Roberto:  

“Você me telefona?” “Telefono.” “Quando?” “Qualquer dia destes.” “Eu 

te amo. Estou gamada.” “E vice-versa.” “Diz que gosta de mim.” “Eu 

já disse: e vice-versa quer dizer que eu te amo.” “Não quero que você 

me dê dinheiro.” “Da próxima vez. Hoje eu dou.” “Da próxima vez você 

dá. Hoje não.” “Hoje sim. Da próxima vez não. Pode não haver próxima 

vez.” “Benzinho… por favor…” Renata se enrosca em Roberto. 

(FONSECA, 1967, p. 62 - grifo nosso).  

 

Essa encenação garante que Renata conquiste a preferência de mais um 

cliente, a prostituta oferece uma espécie de “amostra grátis” com o intuito de 

dominar um vínculo profissional, entretanto, Roberto deixa bem evidente que não 

pretende contratá-la novamente, causando uma frustração em Renata.  



  55 

Seja como for, analisar aspectos sobre a prostituição é investigar tópicos 

sobre os vínculos entre mulheres e homens, sem esquecer de levar em 

consideração os questionamentos ligados à função subjetiva da mulher dentro 

da sociedade, especialmente, a da prostituta, e o predomínio do discurso 

machista dominante. Essa complexidade psicológica de compreender o amor, e 

o que ele representa, é, obviamente, variável entre os seres humanos, contudo, 

Rubem Fonseca propôs demonstrar essas duas vertentes como uma forma 

similar de comparação com a realidade.  

 

Considerações  

 

Desmistificar os conceitos de escrita dos contos fonsequianos, não é um 

trabalho fácil. Rubem Fonseca tem uma linguagem própria, marcada pela 

presença do realismo social, capaz de transformar através da linguagem 

contemporânea, uma literatura genuína em múltiplas interpretações. Essa 

interação permite ao leitor, estabelecer vínculos implícitos do conhecimento de 

mundo, na qual justamente essa ação é a responsável pela concretização social 

da obra literária.  

Com esta pesquisa, buscou-se na obra Lúcia McCartney (1967) de 

Rubem Fonseca, analisar a forma como o autor trabalha a linguagem 

contemporânea em seus contos, quais os métodos e procedimentos o autor 

adota na escrita, e em especial, a maneira como os personagens são 

construídos a partir de estigmas sociais capazes de corromper os papéis que 

desempenham dentro das narrativas.  

Nota-se a revolução literária ao qual Rubem proporcionou com seus 

escritos, a liberdade de narrar a realidade fez dele um dos maiores contribuintes 

da literatura contemporânea. Evidenciando as mais reais faces sociais da 

existência humana, o reflexo da loucura, a centralização dos indivíduos 

marginalizados, a violência urbana, a misoginia7 e etc.  

Como observado nas análises dos contos Lúcia McCartney e O encontro 

e o confronto, apresentam-se pontos divergentes na estrutura, que entretanto 

                                                             
7 Misoginia é o ódio, desprezo ou preconceito contra mulheres ou meninas. A misoginia pode se 
manifestar de várias maneiras, incluindo a exclusão social e a discriminação sexual.  



  56 

não possuem uma regra entre si. As narrativas longas tratam-se de uma 

característica, uma vez que os diálogos estão instalados numa realidade 

cotidiana constituindo presente, gerando novos modos de escrita, contribuindo 

para a valorização do gênero literário.  

Dentre os questionamentos iniciais que conduziram essa pesquisa, 

notamos que diante do pressuposto de uma busca por características impressas 

nos contos, as discussões que se instalam sobre a vida cotidiana dentro da 

prostituição tornam-se o ponto alvo. É nesse âmbito no qual as personagens 

prostitutas demonstram as próprias fraquezas, vivenciam conflitos interiores e 

protagonizam crises afetivas, que oferecem ao leitor o fascínio pelo inédito. 

Ainda que, sem dúvida, essa pesquisa evidencie uma argumentação expressiva 

e atual, observa-se que muitas mulheres permanecem em limitações por conta 

de aspectos relacionados aos estigmas e preconceitos ligados às prostitutas.  

A partir dessas investigações, pode compreender a subversão dos papéis 

desempenhados pelas personagens prostitutas dentro dos contos analisados, 

onde demonstram relapses do caráter humano, que por vezes apresentam duas 

linhas de visão sobre o amor dentro da profissão do prazer.  

Na primeira linha, referente ao conto Lúcia McCartney, evidencia-se a 

afetividade entre prostituta e cliente de maneira subjetiva, o que não é habitual 

ou está dentro das fronteiras da normalidade. As loucuras de amor entre José 

Roberto e Lúcia revelam nuances e sentimentos que por vezes levam o ser 

humano à decadência, no qual mesmo sendo algo reprimido dentro do ramo da 

prostituição, o amor é narrado simbolicamente. Antes de se fundamentar em um 

final trágico, a relação amorosa não é prescrita dentro de padrões estéticos, 

entretanto, há a presença de carinho, afabilidade e adoração.  

Por outro lado, Fonseca em O encontro e o confronto prescreve maioria 

do texto a obscenidade explícita, no qual o sexo masculino domina a narrativa e 

o feminino resume-se a algo objetificado. A visão planetária da prostituta resume-

se em maior parte a indecência e obscenidade dentro da narrativa, na qual a 

minoria das falas referente ao amor incorpora-se à linguagem para evidenciar a 

banalização do sentimento.  

Diante deste estudo dos contos elencados para o corpus constata-se que o 

escritor contemporâneo possui em seu caráter de escrita, a escolha por temas 



  57 

polêmicos que são marginalizados no cotidiano social. Espera-se que as 

análises desenvolvidas aqui, possibilitem o desenvolvimento de uma crítica 

estimulante para a experiência literária, revolucionando as estruturas narrativas 

que compõem a obra, percebendo o gênero conto como uma arte capaz de 

ressignificar a releitura de mundo através da multiplicidade de meios artísticos.   

  
 

Referências  

 

GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulação da identidade. 
Tradução: Mathias Lambert, v. 4, 1988.  

RAGO, Margareth. Os prazeres da noite- Prostituição e códigos da 
sexualidade feminina em São Paulo. São Paulo. Paz e Terra. 1991.  

ANDRADE, Maria do Carmo de. Olhares sobre o desejo sexual. Revista 

Brasileira de Sexualidade Humana, v. 18, n. 1, 2007.  

CASTRO, Ana Lucia de. Culto ao corpo e sociedade: mídia, estilos de vida e 
cultura de consumo. Annablume, 2003.  

CECCARELLI, Paulo Roberto. Prostituição–Corpo como mercadoria. Mente 

& cérebro–sexo, v. 4, n. 1, p. 1-14, 2008.  

FONSECA, Rubem. Lúcia McCartney. Rio de Janeiro: Agir, 1969. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  58 

CAPÍTULO 03 
 

VIDROS E ESTILHAÇOS: A IDENTIDADE FEMININA 
COMO CONSTRUÇÃO SOCIAL NO CONTO “AMOR”, 

DE CLARICE LISPECTOR 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

Hellayne Christine Carvalho Brandão1; Gil Derlan Silva Almeida2 

 

 
1 Graduanda em Letras- Português pela Universidade Federal do Maranhão, Programa 

Nacional de Formação de Professores – PARFOR, Polo Presidente Juscelino- MA. 
2 Doutor e Mestre em Letras- Literatura, pela Universidade Federal do Piauí. Professor de 

Línguas Portuguesa e Inglesa do Instituto Federal do Maranhão, Campus Bacabal e Professor 

de Literatura na Universidade Federal do Maranhão- Campus Bacabal. 

  

  

RESUMO:  
Este trabalho tem como objetivo explorar o conto "Amor", de Clarice Lispector, 
com um olhar especial sobre a construção simbólica da identidade feminina em 
uma sociedade dominada pelo patriarcado. A personagem Ana surge como um 
espelho de uma mulher que absorveu os papéis sociais que lhe foram impostos: 
cuidado, docilidade e renúncia. Com base nas teorias de Stuart Hall (1999) e 
Pierre Bourdieu (1995), percebemos que esses papéis não são naturais, mas 
sim frutos de construções históricas e culturais que operam por meio da 
dominação simbólica. Com uma abordagem qualitativa e bibliográfica, este 
estudo explora como a vida aparentemente tranquila de Ana é abalada por um 
encontro inesperado com um homem cego mascando goma — um evento que 
simboliza a quebra de sua rotina e dá espaço para desejos que estavam 
guardados. O Jardim Botânico, como um espaço físico, se transforma em uma 
metáfora para a jornada interna da personagem, revelando as tensões entre sua 
subjetividade e os papéis sociais que desempenha. Assim, o conto destaca a 
fragilidade da identidade moldada por normas de gênero rígidas. Embora Ana 
retorne ao seu papel social tradicional, ela o faz de uma maneira que foi 
transformada por essa experiência íntima de ruptura. A literatura de Clarice 
Lispector, portanto, não apenas simboliza o feminino, mas também critica seus 
limites, expondo com sutilidade os conflitos e as forças ocultas nas fissuras do 
cotidiano.  
Palavras-chave: Identidade feminina. Dominação simbólica. Clarice Lispector.  
  

  



  59 

 

Introdução  

  

A identidade feminina pode ser compreendida como uma construção 

social, moldada por discursos históricos e culturais que naturalizam papéis como 

o de mãe, esposa e cuidadora. Nesse contexto, a literatura de Clarice Lispector 

atua como ferramenta crítica, ao revelar as fissuras do cotidiano e dar visibilidade 

à subjetividades femininas marcadas pelo silêncio, pela renúncia e pela 

contenção. No conto “Amor”, a protagonista Ana representa esse conflito entre 

a ordem externa e o desejo interno, vivenciando uma ruptura simbólica diante de 

um acontecimento mínimo, mas profundamente revelador.  

A partir das contribuições teóricas de Stuart Hall (1999) e Pierre Bourdieu 

(1995), este trabalho propõe uma reflexão sobre como esses papéis são 

internalizados, bem como a literatura pode expor, com sutileza, os mecanismos 

da dominação simbólica que impregnam a identidade feminina. Esta pesquisa é 

qualitativa e de natureza bibliográfica. A análise do conto “Amor”, de Clarice 

Lispector (1998), foi conduzida por meio de uma leitura crítica e interpretativa, 

com foco nas construções simbólicas que moldam a identidade feminina. A 

investigação se fundamenta nos aportes teóricos de Stuart Hall (1999), que 

compreendem a identidade como um processo histórico e cultural, e Pierre 

Bourdieu (1995), que discute os mecanismos da dominação simbólica e a 

formação do habitus.   

A partir dessas contribuições, busca-se compreender como a 

subjetividade da personagem Ana é atravessada por discursos sociais que 

naturalizam papéis de gênero, revelando as fissuras existentes na estrutura 

patriarcal. O conto é analisado como diário literário que denuncia, com sutileza, 

os conflitos internos e sociais vividos por mulheres dentro de um sistema 

simbólico opressor.   

A literatura de Clarice Lispector nos propõe a entender o universo interno 

feminino — não apenas como uma essência, mas também como uma linha tênue 

entre nossas experiências e as imposições externas. Em suas histórias, a 

aparente tranquilidade do cotidiano frequentemente serve como pano de fundo 

para emoções profundas e, muitas vezes silenciosas. No conto "Amor", Lispector 



  60 

investiga a identidade feminina como algo em constante evolução, uma 

construção influenciada por discursos que naturalizam papéis como o de mãe, 

esposa e mulher que ainda está se descobrindo.  

  

Sobre a fissura no espelho  

 

Ana, personagem principal do conto parece viver em paz dentro da sua 

rotina e do seu círculo social: o cuidado, a ordem, o silêncio. Mas, de repente, 

uma sequência de pequenas imagens — um jardim na cidade, um cego 

mascando chiclete, uma árvore cheia de frutos — quebra essa tranquilidade. São 

momentos mínimos que escondem uma mudança profunda: o dia a dia deixa de 

ser uma proteção e revela um mundo interno repleto de emoções e conflitos 

guardados.  

Nesse sentido, baseando-se nos estudos de Stuart Hall (1999), que 

entende a identidade como um processo moldado pela história e pela cultura, e 

de Pierre Bourdieu (1995), que analisa os mecanismos simbólicos de dominação 

e como os papéis sociais são naturalizados, este trabalho reflete sobre como a 

identidade de Ana — e, por extensão, de muitas outras mulheres — é construída 

de forma silenciosa, quase invisível. Nesse contexto, a literatura não é apenas 

um espelho que reflete essa realidade, mas uma rachadura: um espaço onde a 

subjetividade feminina, por alguns momentos consegue escapar do controle e 

revela brechas no edifício do papel social que lhe foi atribuído.  

De acordo com Stuart Hall (1999), a identidade não se apresenta como 

algo fixo e imutável, mas sim como um percurso dinâmico. Trata-se de uma 

edificação em constante transformação, influenciada pelos cenários históricos, 

pelas culturas e pelos discursos que a envolvem. Ela não surge de uma essência 

interna permanente, mas se forma através da interação com o próximo, com as 

regras sociais e com as mensagens que permeiam o indivíduo. Assim, a mulher 

não nasce mulher, ela se molda como tal no reflexo da cultura, nas imagens 

projetadas pelas instituições e nas pressões diárias que a zelar, a silenciar e a 

se sacrificar.  

É sob essa perspectiva que a protagonista Ana, na narrativa “Amor”, 

simboliza algo além de uma simples mulher: ela personifica um modelo social, 



  61 

formatado por restrições não ditas, que ecoam incessantemente como um 

costume. Hall possibilita-nos perceber que essa maneira de ser — de genitora 

dedicada, de consorte calma, de indivíduo dócil — não surge naturalmente, mas 

é edificada. E é precisamente por ser arquitetada que ela tem a possibilidade de 

se romper: “Inquieta, olhou em torno (...) E de repente, com mal-estar, pareceu-

lhe ter caído numa emboscada. Fazia-se no Jardim um trabalho secreto do qual 

ela começava a se aperceber” (Lispector, 1998, p. 22)  

Baseando-se nessa interpretação, podemos incluir a visão de Pierre 

Bourdieu (1995), que enfatiza a influência simbólica nas dinâmicas sociais, onde 

as funções atribuídas a cada gênero parecem ser naturais, mas na verdade são 

frutos de longos processos de assimilação cultural. No que diz respeito ao 

habitus feminino, como o autor sugere, a dedicação e a renúncia não são 

qualidades, mas sim imposições disfarçadas de carinho. Ao realizar suas 

atividades com gentileza, Ana não está apenas explorando sua individualidade, 

mas também perpetuando um modelo que a restringe em nome da ordem.  

A partir de Hall e Bourdieu, pode-se entender que Clarice Lispector, em 

seus textos, vai além de um drama pessoal isolado; ela revela um sistema 

coletivo. A identidade feminina, moldada como um espelho do outro, pode se 

dissolver quando essa imagem se estilhaça. Um exemplo disso é o momento em 

que Ana, durante sua rotina aparentemente inabalável, se depara com uma 

figura inesperada: um homem cego, parado em uma estação, mastigando 

chiclete de maneira descompassada. Essa imagem, por si só banal, rompe a 

linearidade da sua lógica interna. Algo nela se desorganiza. Aquela figura 

deslocada do cenário — fora da ordem, fora da norma — parece atuar como um 

fomento. Ela não consegue explicar o incômodo, mas o sente profundamente: é 

como se todo o seu mundo interno, cuidadosamente silenciado começasse a 

emergir. A ruptura é silenciosa, mas avassaladora: “Ela apaziguara tão bem a 

vida (...) e um cego mascando goma despedaçava tudo isso.” (Lispector 1998, 

p. 21)  

Essa fissura momentânea, provocada por algo tão pequeno e, ao mesmo 

tempo, tão perturbador não aparece do nada: ela é possível justamente porque 

foi precedida por anos de silêncio e adaptação. Para entender a profundidade 

dessa reação, é necessário voltar ao começo — ao processo lento, quase 



  62 

invisível, pelo qual Ana absorveu os papéis que desempenha. É nesse cotidiano 

que parece harmonioso que se encontra o cerne da construção de sua 

identidade: “No fundo, Ana sempre tivera necessidade de sentir a raiz firme das 

coisas. E isso um lar perplexamente lhe dera. Por caminhos tortos, viera a cair 

num destino de mulher, com a surpresa de nele caber como se o tivesse 

inventado” (Lispector 1998, p.18).  

Por outro lado, essa naturalização do papel que a sociedade impõe se 

torna visível não por grandes mudanças, mas através de pequenas atitudes que 

se repetem tanto que acabam parecendo escolhas pessoais. É nesse aspecto 

que a escrita de Clarice Lispector revela sua sutileza: ela ilustra como a 

dominação simbólica se manifesta nos gestos simples, nos hábitos diários que 

parecem inofensivos. Ana, por exemplo, não questiona suas rotinas ela ou as 

funções que exerce, vivi-os com uma dedicação que aparenta ser fruto de sua 

própria vontade. Contudo, na perspectiva de Bourdieu, essa dedicação pode ser 

vista como resultado de uma aceitação silenciosa da estrutura social vigente.  

O autor propõe a conceito de habitus para descrever um conjunto de 

inclinações internalizadas que direcionam as ações dos indivíduos de maneira 

inconsciente. Trata-se de práticas e percepções construídas socialmente que 

repetem-se de forma tão naturalizada, sendo vistas como se fossem opções 

individuais. É nesse contexto que surge a violência simbólica, uma forma de 

poder que não necessita de força ostensiva, pois age por meio da assimilação 

de regras, princípios e papéis que são tidos como válidos. As mulheres, a 

exemplo de Ana, terminam por adotar tarefas historicamente atribuídas a elas — 

como o zelo, a gentileza e o sacrifício — convencidas de que fizeram essas 

escolhas por conta própria.  

Essa submissão se manifesta de forma simbólica quando “Ana dava a 

tudo, tranquilamente, sua mão pequena e forte, sua corrente de vida” (Lispector, 

1998, p. 18). Neste gesto que parece banal, notamos uma doação completa, 

influenciada não por uma escolha, mas por padrões simbólicos complexos que 

fazem com que sua individualidade não seja percebida. Esse gesto, 

aparentemente simples e terno, revela uma entrega total que vai muito além do 

afeto: é a manifestação de uma vida dedicada a se doar sem reservas. A doçura 

de Ana, por sua vez, se torna sua própria prisão. Ela oferece sua força como se 



  63 

sua única função fosse servir. Stuart Hall (1999) nos lembra que a identidade é 

um “processo sempre em construção”, e nesse caminho, Ana aprendeu a se 

apagar. Sua existência se dissolve em pequenos gestos e nos rituais do 

cotidiano.  

  

O cotidiano e a ruptura  
 

O cuidado, frequentemente exaltado como uma virtude, aqui se mostra 

como um sinal de anulação. Além disso, essa dissolução de si mesma nos 

gestos do dia a dia e no cuidado constante revela uma identidade que se forma 

pela repetição e pelo esquecimento. Ana não apenas vive essa anulação — ela 

a vê como uma espécie de alívio, como se deixar de lado sua própria 

subjetividade fosse essencial para encontrar uma forma de estabilidade. A 

juventude, com seus impulsos e inquietações, se torna para ela um vestígio 

desconfortável, algo que já não se encaixa na lógica silenciosa do sacrifício.  

É nesse momento que Clarice Lispector captura, com precisão, a 

transição da espontaneidade para a conformidade: “Sua juventude anterior 

parecia-lhe estranha como uma doença de vida (...) Criara em troca algo enfim 

compreensível, uma vida de adulto” (Lispector, 1998, p. 18). Aqui, o 

“compreensível” não é libertador, mas sim uma adaptação à normalidade 

sufocante que ela aprendeu a chamar de vida. Essa sensação de estranhamento 

com o passado indica como Ana reconfigura sua identidade para se adequar ao 

que se espera dela.   

A tal “vida adulta” faz sentido porque segue o que a sociedade espera. 

Essa mudança mostra o que custa se adaptar: para se encaixar, a mulher precisa 

abrir mão de quem é. Hall (1999) diz que a nossa identidade surge com a força 

do que é mais comum na sociedade – e, nesse caso, amadurecer parece ser 

aceitar tudo, e não realmente amadurecer. Nesse contexto, o que se entende 

por “amadurecer” não é apenas uma conquista de autonomia, mas sim a 

assimilação das normas e expectativas sociais.  

Ana não questiona essa lógica; ela a adota quase que instintivamente, 

transformando a vigilância sobre si mesma em um hábito natural. Isso fica claro 

no trecho: “Sua precaução reduzia-se a tomar cuidado na hora perigosa da tarde 



  64 

(...) ela o abafava com a mesma habilidade que as lides em casa lhe haviam 

transmitido” (Lispector, 1998, p. 18-19), onde o autocontrole aparece como mais 

um gesto aprendido dentro do papel que lhe foi socialmente designado. O 

controle de suas ações e emoções, naturalizado como parte de sua rotina é uma 

lição silenciosa, mas constante. Como diria Bourdieu (1995), o modo de ser 

feminino se constrói na capacidade de “reprimir” — conter aquilo que é 

considerado inadequado para preservar a harmonia social, mesmo que isso 

signifique sacrificar o próprio equilíbrio interior. Ana internaliza essa lógica e a 

reproduz no cotidiano, sem perceber que ao fazê-lo, apaga-se pouco a pouco. É 

nesse contexto que Clarice insere uma das imagens mais profundas e 

reveladoras do conto: “Quanto a ela mesma, fazia obscuramente parte das 

raízes negras e suaves do mundo. E alimentava anonimamente a vida” 

(Lispector, 1998, p.19). A metáfora potente nos apresenta uma Ana silenciosa, 

invisível, mas absolutamente essencial. Ela não ocupa o centro da cena, não 

brilha, não reivindica — mas sustenta.  

Esse trecho retrata de forma dolorosa a identidade feminina moldada 

pelas pressões sociais: uma figura sem contornos próprios, sempre à margem. 

Ana cuida de tudo ao seu redor, mas não encontra espaço para si mesma. A 

genialidade de Clarice está justamente na sutileza com que revela essa 

opressão. Ana não protagoniza uma revolução externa; ela encarna um 

arquétipo social — o da mulher que sustenta o mundo, ainda que ninguém 

perceba.  

É nesse cenário que Lispector captura com clareza o vazio que surge 

quando a estrutura se desmorona, mesmo que por um breve momento: “O mal 

estava feito (...) a falta de sentido deixava-as tão livres que elas não sabiam para 

onde ir” (Lispector, 1998, p. 20-21). Esse momento marca o início da fratura: o 

cotidiano seguro é abalado por uma revelação silenciosa. O que parecia firme 

desmorona com um simples gesto.  

Ao se deparar com o cego mascando chiclete, Ana é puxada para fora de 

sua rotina controlada e lançada em um vazio. O “mal” não é algo externo, mas 

sim simbólico: é a ruptura da lógica que organizava sua vida. Stuart Hall (1999) 

argumenta que a identidade moderna é fragmentada e instável, marcada por 



  65 

influências externas. A pessoa — especialmente a mulher — se vê diante da 

liberdade como um abismo, e não como uma escolha.  

Clarice transforma o cego em um símbolo de ruptura. A rotina bem 

organizada do dia a dia é abruptamente interrompida pelo inesperado, e Ana se 

vê diante de uma situação que foge ao seu controle. Como Rocha-Coutinho 

(1994) apontou, muitas mulheres elaboram rotinas detalhadas como uma 

maneira de manter a saúde mental, e qualquer interrupção nessa rotina não 

apenas desestabiliza o ambiente ao redor, mas também abala a própria 

identidade que foi construída. É nesse momento de desequilíbrio que Lispector 

conduz Ana por um espaço simbólico, quase parece um sonho, onde o 

deslocamento físico reflete sua perturbação interior: “Era uma rua comprida, com 

muros altos (...) atravessou os portões do Jardim Botânico” (Lispector, 1998, p. 

22). O espaço físico agora traduz um deslocamento interno: ao adentrar o 

Jardim, Ana cruza também os limites simbólicos de sua existência. Ao entrar no 

Jardim Botânico, Ana deixa para trás a cidade que a define — lar, maternidade, 

função — e se aventura em um espaço de ambiguidade, natureza e sensações. 

Chartier (1990) vê o espaço como uma construção simbólica: as ruas e muros 

estabelecem normas, enquanto o Jardim representa uma travessia.  

É a mulher que, sem aviso desafia essas normas. Nesse espaço 

transitório longe da rigidez do cotidiano, Ana experimenta um raro estado de 

suspensão: “A vastidão parecia acalmá-la (...) Ela adormecia dentro de si” 

(Lispector, 1998, p. 22). Esse momento marca um colapso silencioso — mas 

também um raro contato com o que está fora da ordem. Ana permite que algo 

dentro dela se desfaça — talvez a rigidez de ser aquilo que os outros esperam. 

Hall (1999) observa que as pessoas entram em crise quando os discursos que 

as sustentam perdem o sentido.  

No caso de Ana, o adormecer não é uma fuga: é um contato com algo 

mais verdadeiro, mais primitivo, mais esquecido. A aparente paz do espaço 

natural logo se revela ambígua, e o contato com esse interior desperta uma 

inquietação profunda, como se algo estivesse sendo revelado sem seu 

consentimento: “Com mal-estar, pareceu-lhe ter caído numa emboscada (...) 

fazia-se no Jardim um trabalho secreto” (Lispector, 1998, p. 22). Nesse ponto, a 



  66 

natureza assume um papel revelador, e Ana começa a experimentar uma 

transformação interior.  

A metáfora do “trabalho secreto” captura de forma sutil essa 

transformação interna: algo dentro dela está sendo criado, mas ainda não tem 

nome, forma ou permissão para vir à luz. Bourdieu (1995) nos lembraria que 

esse desconforto é o eco do que foi reprimido: o desejo, a transgressão, a força. 

No entanto, ao se lembrar das crianças e da estrutura afetiva que a ancora, Ana 

recua. O impulso é abafado pela função que aprendeu a cumprir, e o desejo é 

reconduzido ao seu lugar de silêncio: “Mas quando se lembrou das crianças (...) 

agarrou-se a ele, a quem queria acima de tudo” (Lispector, 1998, p. 23). Esse 

retorno ao lar é menos uma escolha do que uma retração emocional provocada 

pela força das estruturas sociais.  

O chamado da maternidade também traz consigo a pressão das normas 

sociais. Ana, ao enfrentar a transgressão silenciosa que experimentou no Jardim 

Botânico, busca refúgio nas suas âncoras simbólicas: o filho, o amor materno e 

o lar. No entanto, esse retorno não representa uma redenção — é, na verdade 

uma retração.  

Como observa Rocha-Coutinho (1994), a maternidade desempenha um 

papel crucial na formação da identidade feminina dentro da cultura patriarcal, 

servindo como um pilar de estabilidade emocional e social. Além disso, é um dos 

principais meios de controlar o desejo. Ana não retorna por vontade própria, mas 

por uma obrigação que sente que estivesse fugindo de si mesma. Mas mesmo 

que esteja contida, o desejo de se libertar deixa suas marcas, e Clarice nomeia 

aquilo que foi despertado: “De que tinha vergonha? (...). Seu coração se enchera 

com a pior vontade de viver.” (Lispector, 1998, p. 25). Aqui, Clarice nomeia que 

foi despertado: a vontade — não domesticada, não controlada — de viver.  

Clarice destaca o embate entre o desejo e a culpa. A vergonha não surge 

do erro em si, mas da intensidade da vida. Ana se vê tomada por algo que não 

se encaixa em sua rotina bemorganizada: a vontade de viver — ou mais 

precisamente, de desejar além dos limites que lhe foram impostos. Hall (1999) 

nos ajuda a entender esse momento como uma expressão do eu dividido: entre 

o que sente e o que pode realmente expressar socialmente, entre o que deseja 

e o que é socialmente aceitável querer. Essa divisão não se resolve apenas na 



  67 

mente; ela se espalha pelo corpo, que acaba se tornando o cenário desse 

conflito: “Mas a vida arrepiava-a, como um frio (...) Entre os dois seios escorriam 

o suor” (Lispector, 1998, p. 25-26).  

O corpo feminino aqui se transforma em um símbolo e um testemunho 

poderoso. Ana não se limita a pensar — ela realmente sente. Clarice usa o corpo 

como um palco onde se desenrola o conflito entre instinto e contenção. Para 

Bourdieu (1995), o corpo socializado é aquele que aprende a silenciar seus 

impulsos e a se regular — mas, ao mesmo tempo, o corpo encontra maneiras de 

escapar. E é nessa breve fuga que a verdade se revela. “Depois... era uma 

mulher bruta que olhava pela janela. A cidade estava adormecida e quente” 

(Lispector, 1998, p. 26). Este momento representa um retorno — mas não à 

mesma mulher de antes.  

  

Considerações finais  

 

A identidade feminina apresentada no conto “Amor”, de Clarice Lispector, 

não é uma essência fixa, mas uma construção social atravessada por silêncios, 

repetições e renúncias. Ana, protagonista da narrativa, representa a mulher que, 

ao longo do tempo, aprendeu a desempenhar papéis definidos historicamente: 

esposa dedicada, mãe atenta, figura silenciosa e contida. Um dos momentos 

mais simbólicos da narrativa acontece quando a personagem tem sua rotina 

interrompida por uma figura inesperada: “Ela apaziguara tão bem a vida (...) e 

um cego mascando goma despedaçava tudo isso. ” (Lispector, 1998, p. 21). Essa 

imagem atua como uma ruptura silenciosa.  

O gesto comum — um homem cego mascando chiclete — desamorniza a 

organização controlada de sua vida e revela o quanto essa ordem é frágil. A 

partir desse encontro, Ana se vê afetada por algo que não consegue nomear, 

mas que desestabiliza seu mundo interno. Stuart Hall (1999) observa que a 

identidade é um processo dinâmico e instável, moldado pelas influências 

culturais e sociais.  

O que se rompe ali não é apenas a rotina, mas a ilusão de estabilidade 

que ela sustentava. Outro trecho revela como a doação de Ana à sua vida 

cotidiana é total — e ao mesmo tempo, simbólica da dominação que sofreu: “Ana 

dava a tudo, tranquilamente, sua mão pequena e forte, sua corrente de vida. ” 



  68 

(Lispector, 1998, p. 18). Neste gesto de aparente ternura, esconde-se uma 

entrega que ultrapassa o afeto: Ana não apenas cuida, mas se apaga em nome 

do cuidado. Sua dedicação não é um traço individual, mas parte de uma estrutura 

internalizada. Pierre Bourdieu (1995) explica que o habitus feminino se forma por 

meio da assimilação de práticas e percepções socialmente construídas. Ao 

repetir gestos de docilidade e sacrifício, Ana reafirma um papel que não escolheu 

conscientemente, mas que aprendeu a ocupar como se fosse natural. O ponto 

máximo da narrativa acontece quando Clarice Lispector dá nome ao que irrompe 

dentro da personagem: “De que tinha vergonha? (...). Seu coração se enchera 

com a pior vontade de viver. ” (Lispector, 1998, p. 25) Aqui, o “viver” não é apenas 

existir dentro das normas — é desejar, transgredir, sentir. A vergonha não é por 

um erro, mas pelo fato de se permitir sentir algo que escapa ao controle.  

Hall (1999) contribui para essa leitura ao afirmar que a subjetividade é 

marcada por disputas internas entre o que se é e o que se espera ser. O desejo 

de Ana não é aceito socialmente porque desafia o modelo simbólico de 

feminilidade passiva. Mesmo retornando ao seu papel social, Ana já não é mais 

a mesma: ela experimentou, ainda que brevemente, a potência de desejar para 

além do que lhe foi designado. Essas três cenas revelam que a literatura de 

Clarice Lispector não apenas simboliza o feminino — ela o questiona. E é nesse 

questionamento que a identidade de Ana se mostra não como essência, mas 

como construção que pode, mesmo que discretamente, se romper.  

O conto "Amor", que integra a coletânea Laços de Família, vai muito além 

de um mero momento de desordem: ele revela a base que sustenta a ordem. Os 

“laços” mencionados no título não são apenas conexões emocionais — são 

também nós que se apertam lentamente. Ana, assim como muitas mulheres que 

se sentem silenciadas pela rotina, pela maternidade e pelas obrigações, vive 

dentro de uma moldura tão bem elaborada que parece ter sido ela mesma quem 

a criou  

Bastou um gesto involuntário de um estranho — um cego mascando 

chiclete — que fez o vidro se estilhaçar. E ali, por uma fresta, algo começou a 

ganhar vida. Não se trata de uma ruptura clara, nem de uma revolução: é sobre 

o estremecimento. Clarice Lispector não nos entrega um grito, mas um ruído 



  69 

abafado. Ela não nos oferece libertação, mas a consciência de estarmos 

aprisionados.  

Com base nos estudos de Hall (1999) e Bourdieu (1995), podemos 

perceber que a identidade de Ana é moldada por engrenagens históricas e 

simbólicas que, através da repetição, acabam por naturalizar o silêncio. O 

feminino, nesta obra, se revela como um espaço de conflito: entre a entrega e o 

desejo, entre a função e a existência.  

Ao final do conto Amor, o retorno de Ana à sua vida cotidiana não significa 

um fechamento pacífico, mas sim a constatação de que há algo 

irremediavelmente transformado. A mulher que volta para casa carrega em si a 

marca de uma ruptura interior. Ela continua desempenhando seu papel, mas a 

consciência já não pode ser contida. A chama que parecia ter se apagado 

persiste, discreta, mas viva, como um lembrete de que o desejo, uma vez 

desperto, nunca retorna totalmente ao silêncio.  

Clarice Lispector, ao narrar o cotidiano de Ana com tamanha delicadeza 

e profundidade, revela não apenas uma mulher, mas um mecanismo de 

opressão simbólica. Sua literatura opera como uma ferramenta que registra 

oscilações da subjetividade feminina, captando os abalos que não se veem, mas 

que deslocam tudo por dentro. Assim, Amor não é apenas a história de uma 

mulher comum — é o retrato de uma estrutura que, ao menor ruído, mostra suas 

rachaduras.  

  

Referências  

  

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 
1995.  

CHARTIER, Roger. A história cultural: entre práticas e representações. 
Lisboa: Difel,1990.  

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: 
DP&A, 1999. LISPECTOR, Clarice. Laços de família. 17. ed. Rio de Janeiro: 
Rocco, 1998.  

ROCHA-COUTINHO, ROCHA-COUTINHO, Maria Lúcia Barbosa. A construção 
da feminilidade e as práticas sociais. Estudos Feministas, Florianópolis, v. 
2, n. 1, p. 91-103, 1994.  

 

 



  70 

CAPÍTULO 04 
 

ENTRE TEXTO E SOCIEDADE: A LITERATURA 
COMO FERRAMENTA DE EDUCAÇÃO CRÍTICA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
                  

Larissa Franco Pivatto1 

 
1 Mestranda em Letras pela Universidade Federal da Grande Dourados (UFGD). Possui 
graduação em Letras pela Universidade Estadual do Oeste do Paraná (UNIOESTE) e 
desenvolve sua pesquisa na linha de Análise do Discurso, com interesses em temas 

relacionados a discurso político, resistência e subjetividade. Atua como professora de Língua 
Portuguesa e Literatura. E-mail: lari.pivatto@gmail.com 

 

 

RESUMO: 
O presente capítulo discute a importância do trabalho com a literatura no ensino 
de Língua Portuguesa como estratégia para a abordagem de temas sociais 
relevantes. A análise parte da compreensão da literatura como prática social e 
dialógica, capaz de revelar e problematizar desigualdades, identidades culturais 
e relações de poder, promovendo a formação crítica dos estudantes. A partir de 
obras representativas da tradição literária brasileira, como Dôra, Doralina 
(Rachel de Queiroz), No Manantial (Simões Lopes Neto), Urupês (Monteiro 
Lobato), Catar feijão (João Cabral de Melo Neto) e Quarto motivo da rosa (Cecília 
Meireles), evidencia-se como a leitura literária permite explorar questões de 
gênero, violência, exclusão social, subjetividade e trabalho. O capítulo articula os 
fundamentos teóricos de Bakhtin, Zilberman, Candido, Cosson e Freire, 
mostrando que a literatura não apenas reflete a realidade, mas também propicia 
experiências críticas e formativas para os estudantes. Ressalta-se que, ao 
integrar o ensino literário com a análise de temas sociais, o professor possibilita 
aos alunos reconhecerem a literatura como espaço de diálogo, reflexão e 
transformação social. Ao compreenderem os textos em seus contextos históricos 
e sociais, os estudantes desenvolvem competências de interpretação crítica, 
empatia e consciência cidadã, fortalecendo sua capacidade de intervenção na 
realidade. Dessa forma, o capítulo reforça a relevância da literatura como 
instrumento pedagógico capaz de unir estética, ética e reflexão social, 
consolidando seu papel na formação integral do sujeito e na construção de uma 
educação crítica e emancipatória.  
Palavras-chave: Literatura e educação; Temas sociais; Formação crítica; 
Leitura literária. 
 
 
 
 
 

mailto:lari.pivatto@gmail.com


  71 

Introdução  

 

O ensino de Língua Portuguesa, em especial no que se refere à leitura 

literária, representa um espaço privilegiado para a problematização de questões 

sociais que atravessam a realidade dos estudantes. A literatura, por sua natureza 

estética, simbólica e crítica, ultrapassa a função de simples registro cultural e 

torna-se instrumento de reflexão sobre as múltiplas dimensões da vida social, 

permitindo que os educandos construam sentidos, questionem desigualdades e 

se reconheçam como sujeitos históricos.  

No âmbito da escola, trabalhar com obras literárias implica considerar não 

apenas suas características formais e estilísticas, mas também as 

representações sociais, culturais e políticas que nelas se manifestam. Poemas, 

contos e romances, quando lidos em diálogo com a realidade contemporânea, 

abrem possibilidades para discutir temas como desigualdade social, 

marginalização, questões de gênero, identidades culturais e resistência. Dessa 

forma, a literatura constitui uma via para aproximar os conteúdos escolares das 

vivências dos alunos, tornando-se, ao mesmo tempo, espaço de formação 

estética e de conscientização social. Entre os textos literários frequentemente 

presentes nos currículos escolares e vestibulares, encontram-se obras como 

“Catar feijão”, de João Cabral de Melo Neto, “Quarto motivo da rosa”, de Cecília 

Meireles, “No Manantial”, de Simões Lopes Neto, “Urupês”, de Monteiro Lobato, 

e Dôra, Doralina, de Rachel de Queiroz. Apesar das diferenças de gênero, estilo 

e época, todas essas produções oferecem elementos para pensar criticamente 

a sociedade brasileira, seus conflitos, suas permanências e transformações.  

A reflexão desenvolvida neste capítulo ancora-se em pressupostos 

teóricos de autores como Mikhail Bakhtin, com a concepção de dialogismo e de 

linguagem como prática social; Luiz Antônio Marcuschi, que entende a linguagem 

em uso como constitutiva das interações; e Regina Zilberman, que destaca o 

papel da literatura na formação do leitor. Esses referenciais possibilitam 

compreender a leitura literária não apenas como exercício escolar, mas como 

experiência ética, estética e social.  

Assim, o objetivo é discutir de que maneira o trabalho com a literatura nas 

aulas de Língua Portuguesa pode contribuir para a abordagem de temas sociais, 



  72 

ampliando as possibilidades formativas e aproximando o ensino escolar das 

demandas do presente.  

  

Fundamentação Teórica  
  

A literatura, enquanto manifestação artística e cultural, constitui-se como 

um espaço privilegiado para a problematização de questões sociais, históricas e 

humanas. Ao propor diferentes modos de representar a realidade, o texto literário 

não se limita a entreter, mas convida o leitor a refletir criticamente sobre o mundo 

em que vive. Nesse sentido, o ensino da literatura nas aulas de Língua 

Portuguesa não pode restringir-se à dimensão estética ou ao cumprimento de 

programas escolares, mas deve buscar articular a experiência literária à 

formação social, ética e crítica dos educandos.  

Os documentos normativos da educação brasileira reforçam esse 

entendimento. Os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCNs) destacam que o 

trabalho com a literatura deve estar inserido nas práticas cotidianas da sala de 

aula, pois ela constitui uma forma específica de conhecimento que mobiliza 

dimensões cognitivas, estéticas e sociais do sujeito:  

  
É importante que o trabalho com o texto literário esteja incorporado às 
práticas cotidianas na sala de aula, visto tratar-se de uma forma 
específica de conhecimento. Essa variável de constituição da 
experiência humana possui propriedades compositivas que devem ser 
mostradas, discutidas e consideradas quando se trata de ler as 
diferentes manifestações colocadas sob a rubrica geral de texto literário 
(BRASIL, 2001, p. 36).  

  

Assim, o ensino de literatura deve possibilitar que os alunos se 

reconheçam como sujeitos de linguagem, capazes de elaborar sentidos, 

expressar sentimentos e construir visões críticas do mundo. Para Zilberman 

(2008, p. 16), a leitura literária deve ser compreendida “como atividade 

propiciadora de experiência única com o texto literário”, de modo que o estudante 

não apenas aprenda sobre autores ou estilos, mas vivencie a literatura como 

experiência formativa e social.  

Essa dimensão social da literatura é reforçada por Bakhtin (1997), ao 

afirmar que todo enunciado é constituído na interação e atravessado por vozes 

sociais diversas. A obra literária, nesse sentido, não é produto isolado, mas parte 

de um diálogo histórico e cultural que permite compreender valores, ideologias e 



  73 

práticas sociais. De acordo com o autor, a leitura deve ser entendida como um 

encontro de vozes, em que o sujeito leitor interpreta a obra a partir de seu 

contexto, ao mesmo tempo em que é interpelado por ela.  

Na mesma perspectiva, Marcuschi (2008) lembra que a linguagem deve 

ser analisada em uso, como prática social. Isso implica que a literatura, ao 

circular em sala de aula, não pode ser dissociada das vivências e dos discursos 

que permeiam a vida dos estudantes. Ao contrário, deve ser abordada de forma 

contextualizada, de modo a abrir espaço para o debate de temas como 

desigualdade, preconceito, identidade cultural, gênero e marginalização, todos 

presentes na tradição literária brasileira.  

Santos (2017) ressalta que, por meio da literatura, é possível tratar de 

aspectos da condição humana que ultrapassam os limites do discurso normativo:  

  

Através da Literatura entramos em contato com os temas da sociedade 
que de certa forma se tornam complexos, e que não pertencem aos 
livros gramaticais, como por exemplo, a paixão, o ciúme, o 
autoconhecimento, a angústia, a luta do velho contra o novo, a 
confusão entre realidade e fantasia, a mentira, a existência de 
diferentes pontos de vista sobre um mesmo assunto. A leitura de textos 
literários capacita o leitor a compreender o próximo e respeitar as 
diferenças tais como crenças, políticas, etc (Santos, 2017, p. 13).  

  

Ao possibilitar o contato com diferentes realidades, vozes e culturas, a 

literatura rompe barreiras impostas pelos discursos hegemônicos e abre espaço 

para a reflexão crítica. Conforme argumenta Candido (2004, p. 174), “a literatura 

corresponde a uma necessidade universal que deve ser satisfeita sob pena de 

mutilar a personalidade”. Para o autor, ela é um direito humano, na medida em 

que contribui para o equilíbrio psíquico, para a imaginação criadora e para a 

compreensão da vida em sociedade.  

Entretanto, como observa Cosson (2014), o ensino de literatura nas 

escolas brasileiras muitas vezes se apresenta de forma fragmentada, dissociado 

da realidade dos alunos e reduzido a exercícios de memorização. Isso afasta o 

estudante da experiência estética e crítica que a leitura pode proporcionar. 

Superar essa fragmentação exige práticas pedagógicas que aproximem o texto 

literário das vivências dos educandos, promovendo um ensino significativo e 

socialmente engajado.  



  74 

Nessa perspectiva, trabalhar a literatura em sala de aula não significa 

apenas estudar autores, escolas literárias ou características estilísticas, mas, 

sobretudo, compreender como a obra literária reflete, questiona e ressignifica a 

sociedade. Regina Zilberman (2009) reforça que o ensino da literatura precisa 

ser entendido como prática formadora, capaz de inserir o aluno em debates 

sociais, políticos e culturais, contribuindo para a constituição de sujeitos críticos 

e participativos.  

Portanto, ao reconhecer a literatura como prática discursiva e social, 

compreende-se que ela possui potencial transformador, pois não apenas 

espelha a sociedade, mas intervém nela, possibilitando aos estudantes uma 

leitura crítica de si mesmos e do mundo.  

 

A abordagem de temas sociais através da literatura  

 

Para Bakhtin (1992), a linguagem é sempre atravessada por valores e 

contextos sociais, manifestando-se por meio de gêneros discursivos que 

carregam múltiplas vozes. Nas palavras do autor, o poeta ou escritor “seleciona 

palavras não do dicionário, mas do contexto da vida, onde as palavras foram 

embebidas e se impregnaram de julgamentos de valor” (Bakhtin, 1926, p. 9-10). 

Dessa forma, o texto literário nunca é neutro: ele reflete e refrata visões de 

mundo, abrindo espaço para a compreensão crítica das práticas sociais.  

A literatura, portanto, constitui-se como território de diversidade social, 

abarcando diferentes contextos, experiências humanas e posicionamentos 

ideológicos. Candido (2004) enfatiza que a literatura, ao mesmo tempo em que 

humaniza, também desvela as contradições sociais, funcionando como um 

direito inalienável para a formação de sujeitos críticos. Nesse sentido, sua 

presença no ensino de Língua Portuguesa deve ir além do estudo técnico de 

gêneros ou estilos, privilegiando também a problematização das relações sociais 

inscritas nos textos.  

Um exemplo significativo é o romance Dôra, Doralina, de Rachel de 

Queiroz, que retrata as tensões entre tradição e modernidade, liberdade e 

opressão, especialmente na construção social do gênero feminino. A trajetória 

da protagonista evidencia as marcas da dominação masculina e das estruturas 



  75 

patriarcais que limitavam a autonomia da mulher em determinado período 

histórico. Como observa Nogueira (apud Praun, 2011, p. 62), a ideologia 

dominante, por meio de discursos naturalizados, sustenta desigualdades e 

sexismos que se perpetuam no tecido social. Ao discutir essas representações 

em sala de aula, o estudante é convidado a refletir criticamente sobre os papéis 

de gênero e suas permanências na sociedade contemporânea.  

Da mesma forma, os contos No Manantial, de Simões Lopes Neto, e 

Urupês, de Monteiro Lobato, oferecem perspectivas relevantes para a 

abordagem de temas sociais. O primeiro denuncia relações de poder 

assimétricas entre homens e mulheres, tematizando violência física e sexual, e 

expondo o machismo estrutural que reduz a mulher à condição de posse. O 

segundo apresenta a figura de Jeca Tatu, personagem que sintetiza a 

marginalização histórica do caboclo e evidencia tanto a crítica ao atraso 

econômico quanto o descaso das políticas públicas em relação às populações 

rurais. Nesse sentido, os contos funcionam como instrumentos de leitura crítica 

da realidade, permitindo aos estudantes identificar no passado as raízes de 

problemas sociais ainda persistentes.  

Essa aproximação entre literatura e sociedade é reforçada por Cosson 

(2006), ao defender o conceito de letramento literário como prática que articula 

a dimensão estética do texto às experiências sociais dos leitores. Para o autor, 

a leitura literária possibilita que o aluno compreenda sua realidade de maneira 

mais complexa, construindo pontes entre texto e mundo. Complementarmente, 

Freire (1996) lembra que a leitura da palavra deve estar sempre vinculada à 

leitura do mundo, tornando o processo educativo um exercício crítico de 

interpretação da realidade.  

É importante observar, ainda, que a literatura não apenas reflete a 

sociedade, mas também a questiona e a reinventa. Como afirma Zilberman 

(2008), ao entrar em contato com narrativas literárias, o estudante é instigado a 

vivenciar experiências únicas, capazes de ampliar sua percepção sobre si 

mesmo, sobre o outro e sobre a coletividade. Nessa perspectiva, a literatura em 

sala de aula adquire um papel transformador, favorecendo o 

reconhecimento das desigualdades e estimulando a busca por justiça 

social.  



  76 

Portanto, ao trabalhar com romances, contos e poemas, o professor não 

se limita à análise de enredos e estruturas formais. Ele cria condições para que 

os estudantes percebam a literatura como espelho e crítica da sociedade, 

reconheçam nela a expressão de conflitos sociais e se engajem na reflexão 

sobre mudanças necessárias. A literatura, nesse sentido, ultrapassa as fronteiras 

da sala de aula, projetando-se como prática de humanização e de emancipação 

crítica.  

  

Literatura e temas sociais: análises das obras  

  

A leitura literária em sala de aula não se restringe ao contato estético com 

o texto, mas pode ser compreendida como prática de formação social e crítica. 

Como afirma Antonio Candido (2004), a literatura “humaniza em sentido 

profundo, na medida em que faz viver”, permitindo que o sujeito reconheça, nos 

textos, valores, tensões e contradições do mundo real. As obras escolhidas para 

análise foram selecionadas de acordo com um levantamento feito a partir de 

provas do ENEM e vestibulares:  Dôra, Doralina, No Manantial, Urupês, Catar 

feijão, O Quarto Motivo da Rosa. Essas obras revelam-se como espaços 

privilegiados para discutir questões sociais complexas e atuais, articulando 

estética, ideologia e ensino.  

O romance Dôra, Doralina, de Rachel de Queiroz apresenta a trajetória de 

Dora, uma jovem nordestina que enfrenta uma série de opressões marcadas pelo 

patriarcado. A narrativa expõe a condição da mulher em um espaço social 

rigidamente estruturado por normas de gênero, em que a autonomia feminina é 

constantemente cerceada. Para Saffioti (2004), o patriarcado funciona como um 

sistema de poder que naturaliza a dominação masculina, reproduzindo práticas 

de violência simbólica e material contra as mulheres.  

Ao inserir essa discussão em sala de aula, cria-se a possibilidade de 

relacionar a experiência da personagem com a realidade de muitas mulheres 

contemporâneas, ainda submetidas a desigualdades salariais, violência 

doméstica e invisibilidade social. Como observa Simone de Beauvoir (1970), 

“não se nasce mulher, torna-se”, ou seja, os papéis de gênero são construídos 

historicamente, e a literatura pode revelar e problematizar esses processos.  



  77 

Assim, trabalhar Dôra, Doralina em sala de aula ultrapassa a análise 

estética, permitindo que os estudantes percebam como a literatura encena 

tensões históricas que permanecem atuais, incentivando reflexões críticas sobre 

os direitos das mulheres.  

O conto No Manantial, escrito por Simões Lopes Neto, apresenta de forma 

pungente a violência contra a mulher, marcada pela brutalidade das relações 

patriarcais. A narrativa não apenas expõe a objetificação feminina, mas também 

evidencia a naturalização da violência em determinados contextos sociais. 

Segundo Pierre Bourdieu (1999), a violência simbólica opera justamente nesse 

campo: quando práticas opressivas são incorporadas como normais, tornando-

se invisíveis para os próprios sujeitos que as vivenciam.  

Na perspectiva do ensino, discutir esse conto em sala de aula abre espaço 

para problematizar o machismo estrutural e seus efeitos contemporâneos. Como 

defende Paulo Freire (1996), o papel da educação é possibilitar que os sujeitos 

“leiam o mundo”, identificando as estruturas de opressão para transformá-las. 

Assim, a leitura do texto literário torna-se também leitura crítica da sociedade, 

contribuindo para o enfrentamento das desigualdades de gênero.  

O conto Urupês, de Monteiro Lobato, publicado em 1918, consagrou a 

figura do “Jeca Tatu” como símbolo do atraso do caboclo brasileiro. Monteiro 

Lobato descreve o personagem como indolente, preguiçoso e ignorante, 

reforçando um olhar estigmatizado sobre as camadas populares rurais. 

Entretanto, ao revisitar o texto criticamente, pode-se observar como o discurso 

literário reflete e legitima ideologias que marginalizam determinados grupos 

sociais.  

Candido (1976) ressalta que a literatura não apenas representa a 

realidade, mas também participa da sua construção simbólica, criando imagens 

sociais que podem ser internalizadas como verdades. Assim, analisar Urupês em 

sala de aula possibilita discutir como o discurso literário pode servir tanto à crítica 

quanto à reprodução de preconceitos. Ao mesmo tempo, abre caminho para 

revisitar o personagem “Jeca” sob uma nova chave, compreendendo-o como 

resultado do abandono estatal e da exclusão histórica das populações rurais, e 

não como expressão de inferioridade cultural.  

O poema Catar feijão, do autor João Cabral de Melo Neto, estabelece uma 

metáfora entre a atividade cotidiana de separar feijões e o ato de escrever 



  78 

poesia. Ao propor essa analogia, João Cabral de Melo Neto valoriza a disciplina, 

o rigor e o trabalho intelectual como componentes do fazer artístico. A obra 

rompe com a ideia romântica de inspiração, trazendo para o centro do debate a 

dimensão social do trabalho criativo.  

Nesse sentido, o poema convida o estudante a refletir sobre o valor social 

da arte e do conhecimento, mostrando que a literatura, assim como o trabalho 

manual, exige esforço, atenção e compromisso. Para Bakhtin (1992), a palavra 

é sempre trabalho social, pois carrega consigo as marcas do contexto de 

produção. A leitura desse poema, em sala de aula, possibilita relacionar estética 

e prática social, questionando também a desvalorização do trabalho intelectual 

na sociedade contemporânea.  

Cecília Meireles, em Quarto motivo da rosa, utiliza a rosa como símbolo 

da existência, da efemeridade e da subjetividade. O poema, ao mesmo tempo 

em que dialoga com a tradição literária, também problematiza a condição da 

mulher e sua inserção no universo da poesia, espaço historicamente masculino.  

Segundo Zilberman (2008), a literatura deve ser compreendida como 

experiência singular que permite ao leitor mergulhar em sentimentos universais, 

como a transitoriedade da vida, mas também refletir sobre papéis sociais e 

históricos. Nesse poema, a rosa se torna metáfora da mulher, da sua delicadeza 

e resistência, possibilitando discussões em sala de aula sobre identidade, 

feminilidade e representações do feminino na literatura. Além disso, o texto pode 

ser articulado com reflexões contemporâneas sobre a presença das mulheres na 

cultura e na história, questionando tanto a invisibilidade quanto a valorização de 

suas vozes.  

Cada uma dessas obras, à sua maneira, desvela tensões sociais que 

permanecem atuais: a luta das mulheres contra o patriarcado (Dôra, Doralina e 

No Manantial), a exclusão das populações rurais (Urupês), a valorização do 

trabalho e do rigor criativo (Catar feijão) e as reflexões sobre a condição feminina 

e a efemeridade da vida (Quarto motivo da rosa).  

Como destaca Cosson (2006), a leitura literária em sala de aula só adquire 

pleno sentido quando conecta texto e contexto, ou seja, quando o estudante 

reconhece na literatura não apenas arte, mas também uma forma de 

compreender e questionar o mundo. Assim, ao integrar essas obras ao ensino 



  79 

de Língua Portuguesa, o professor amplia o horizonte dos alunos, 

desenvolvendo tanto a sensibilidade estética quanto a consciência crítica.  

  

Considerações Finais   

  

A análise das obras literárias aqui discutidas evidencia que a literatura é 

muito mais do que um instrumento de avaliação ou simples conteúdo escolar; 

trata-se de uma ferramenta poderosa para a compreensão da sociedade e a 

formação de leitores críticos e socialmente conscientes. Como apontam Candido 

(2004) e Cosson (2006), a literatura humaniza o indivíduo ao mesmo tempo em 

que revela as contradições sociais, tornando-se espaço privilegiado de reflexão 

sobre desigualdades, identidades culturais e relações de poder.  

O romance Dôra, Doralina evidencia a persistência do patriarcado e das 

hierarquias de gênero, convidando os estudantes a refletirem sobre a construção 

social do feminino e a desigualdade histórica entre homens e mulheres. Nos 

contos No Manantial e Urupês, percebe-se a abordagem da violência de gênero, 

da marginalização social e da exclusão histórica de determinados grupos, 

evidenciando como a literatura pode ser lida como um espelho crítico da 

sociedade. Já os poemas Catar feijão e Quarto motivo da rosa permitem 

trabalhar tanto a dimensão estética da literatura quanto reflexões sobre trabalho, 

disciplina, subjetividade e representações do feminino, ampliando o repertório 

crítico e sensível dos leitores.  

A perspectiva de Bakhtin (1992) sobre a linguagem como prática social e 

dialógica reforça a ideia de que a literatura é veículo de múltiplas vozes e 

experiências, permitindo o confronto entre diferentes pontos de vista. Para 

Zilberman (2008), a literatura é experiência singular que possibilita aos leitores 

vivenciar sensações e compreender contextos diversos, ampliando sua 

capacidade de empatia e compreensão social. Freire (1996), por sua vez, 

enfatiza que a leitura do texto deve estar sempre vinculada à leitura do mundo, 

consolidando a literatura como prática política e formativa, capaz de instigar a 

reflexão crítica sobre estruturas sociais injustas.  

Assim, o trabalho com a literatura nas aulas de Língua Portuguesa 

assume caráter transformador: não se limita à interpretação de enredos ou à 

preparação para exames, mas constitui-se em espaço de formação de sujeitos 



  80 

críticos, capazes de problematizar a realidade, reconhecer injustiças e buscar 

alternativas para transformá-la. O contato constante com textos literários 

desenvolve competências de análise, argumentação, empatia e consciência 

histórica, consolidando a literatura como elemento central na educação para a 

cidadania.  

Dessa forma, pode-se afirmar que a literatura, quando articulada com 

temas sociais e abordada de forma crítica, contribui significativamente para a 

formação integral do estudante, ampliando sua visão de mundo e fortalecendo 

sua capacidade de intervenção consciente na realidade social em que está 

inserido. O ensino literário, portanto, transcende a sala de aula: é prática de 

humanização, reflexão crítica e engajamento social.  

  

Referências  

  

BAKHTIN, Mikhail; VOLOSHINOV, V. N. Discurso na vida e discurso na arte 
(sobre poética sociológica). Trad. Cristóvão Tezza para uso didático. 1926.  
  

LOBATO, Monteiro. Urupês. São Paulo: Editora Globo, 2007.  
  

MARTINS, Ivanda. A Literatura no Ensino Médio: Quais os desafios do 
Professor? . In: BUNZEN, Clecio; MENDONÇA, Márcia. (ORG.) Português no 
Ensino Médio e Formação do Professor. São Paulo: Parábola, 2006.  
  

NETO, João Simões Lopes. Contos Gauchescos. Pelotas: Echenique & Cia. 

Editores, 1912.  
  

NOGUEIRA, C. Um novo olhar sobre as relações sociais de gênero: 
feminismo e perspectivas críticas na psicologia social. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2001.  
  

PRAUN, A. G. Sexualidade, gênero e suas relações de poder. Húmus, São 

Luís, v. 1, nº 1, 2011.  
  

SANTOS, Rosângela dos. A importância da Literatura no Ensino Médio. 
Trabalho de conclusão de curso - Faculdade de Ciências Sociais de Guarantã 
do Norte - FCSGN, 2017.   
  

Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros Curriculares Nacionais: 
língua portuguesa. Secretaria da Educação Fundamental, Brasília: MEC/SEF, v. 
2, 2001.  
 

VELLOSO, Mônica Pimenta. A Literatura como Espelho da Nação. Estudos 

Históricos, vol.1,  n.  2.   Rio  de  Janeiro.  Disponível  em:  



  81 

http://antigo.casaruibarbosa.gov.br/dados/DOC/artigos/o-
z/FCRB_MonicaVeloso_Literatura_ espelho_nacao.pdf. Acesso em: 01 jul, 2022.  
  

ZILBERMAN, Regina. O papel da literatura na escola. Via Atlântica, n. 14, dez. 
2008. Disponível em: http://www.revistas.usp.br/viaatlantica/article/view/50376. 
Acesso em: 06 jul. 2022.  
  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.revistas.usp.br/viaatlantica/article/view/50376


  82 

CAPÍTULO 05 
 

O BOM CRIOULO:  
REFLEXÕES SOBRE RAÇA E SEXUALIDADE NO 

ROMANCE DE ADOLFO CAMINHA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Erilane Santos Machado1; Loyane da Silva Vasconcelos2; 

Thamires Mikaelle da Silva Araújo3 

 
Graduanda em Letras pela Universidade Estadual do Maranhão -UEMA-campus Pedreiras. E-

mail: erilanemachado2@gmail.com; 2 Graduanda em Letras pela Universidade Estadual do 

Maranhão -UEMA-campus Pedreiras. E-mail: loy_vasconcelos@hotmail.com; 3 Graduanda em 

Letras pela Universidade Estadual do Maranhão -UEMA-campus Pedreiras. E-mail: 

thamiresmikaelledasilvaaraujo@gmail.com. 

 
 

RESUMO:  
O objetivo deste artigo é propor uma reflexão a respeito da representação de 
raça e sexualidade presentes na obra Bom Crioulo (1985), de Adolfo Caminha. 
A presente análise complexifica essas representações através da análise das 
configurações dadas aos personagens Amaro e Aleixo. Escrita dentro de um 
contexto Naturalista/Determinista as representações dadas a estes personagens 
são dotadas de estereótipos que galgam tanto as questões relacionadas à 
sexualidade quanto as questões raciais. Sob esse viés, percebe-se na narrativa 
um caminho tendencioso que dado ao personagem Amaro, que, outrora, “bom”, 
adquire um fim inevitável: um homossexual criminoso que assassina seu 
companheiro branco de olhos azuis. Ademais, discute-se também à recepção 
crítica dada ao romance de Caminha, considerado o primeiro a tratar das 
questões homossexuais no cenário literário brasileiro. Para tanto, o estudo calça-
se nas contribuições teóricas de BhaBha (2013), Bosi (2006), Costa (1992), 
Hauser (1995), Fanon (2008), Trevisan (2011), dentre outros estudiosos que 
lançam luz à questão.  
Palavras-chave: Adolfo Caminha; Raça; Sexualidade; Gênero.  

  

Introdução  

  

O presente artigo tem por finalidade propor uma reflexão sobre a 

representação da raça e sexualidade no romance Bom Crioulo, de Adolfo 

Caminha, buscando analisar as configurações dos personagens Amaro e Aleixo 

mailto:erilanemachado2@gmail.com
mailto:loy_vasconcelos@hotmail.com
mailto:thamiresmikaelledasilvaaraujo@gmail.com


  83 

dentro da narrativa, bem como entender o contexto do Naturalismo e o 

consequente Determinismo, no qual a obra se insere, e, ainda, discorrer sobre a 

recepção que o escrito teve para a crítica.  

O romance Bom Crioulo se constrói a partir da relação dos personagens 

Amaro e Aleixo, abordando seus conflitos, inquietações e disparidades sociais. 

Tais fatores culminam em um desenrolar dramático dessa relação, com um 

desfecho profético. Assim, fruto de uma visão Naturalista, a trama condena a 

homossexualidade, considerando-a como um desvio da natureza, uma 

anomalia, trazendo, ainda uma visão determinista na qual os personagens, a 

priori, Amaro, por ser negro, são retratados como animais, bestas, o que reforça 

alguns estereótipos inerentes aos sujeitos negros. Assim, levando em conta os 

estereótipos reforçados no personagem, o romance torna-se tendencioso 

enquanto a trajetória de Amaro: um negro homossexual que comete um crime 

contra seu companheiro branco de olhos azuis.  

Publicada em 1895, a obra alcançou imediata repercussão pelo seu 

conteúdo, até então nunca visto em qualquer outra obra, apesar da grande 

quantidade de vendas, a produção era constantemente atacada por acentuados 

críticos literários. Dessa maneira, os ataques se desenvolveram de tal forma que 

alcançaram mesmo os aspectos privados da vida do autor. Para a grande crítica: 

Adolfo Caminha seria acusado de ter praticado os atos que descrevera no 

romance.  

Assim, para contextualizar a discussão que se coloca, desenvolve-se, em 

primeiro momento, um breve panorama sobre a vida e a sua obra mais 

importante: Bom Crioulo, e ainda uma breve discussão a respeito da estética 

naturalista e o cientificismo determinista. Logo após, analisa-se a representação 

da sexualidade e raça por meio das configurações dadas aos personagens 

Aleixo e Amaro no romance, e por último faz-se um retrato de como a obra fora 

recebida pela crítica, visto que se trata do primeiro romance a abordar questões 

até então não colocadas na literatura brasileira.  

Metodologicamente, o estudo constitui-se em uma pesquisa de cunho 

bibliográfico na qual foram levantados artigos científicos, pesquisados no Google 

Acadêmico, no Portal de Periódicos da Coordenação de Aperfeiçoamento do 

Pessoal de Nível Superior (CAPES), em revistas científicas e através da leitura 



  84 

de livros. Desse modo, o estudo calca-se nas contribuições teóricas de  BhaBha 

(2013), Bosi (2006), Costa (1992), Hauser (1995), Fanon (2008), Trevisan 

(2011), dentre outros estudiosos que lançam luz à questão.  

     

Adolfo Caminha: Bom Crioulo e o Naturalismo vigente  

  

Adolfo Caminha nasceu no dia 29 de Maio em Aracati-CE, no ano de 

1867. Ao perder os pais ainda pequeno, muda-se para Fortaleza e, três anos 

depois, o escritor migra no início da juventude para o Rio de Janeiro, lugar onde 

entra para Escola da Marinha. Já no cargo de guarda-marinha, por volta de 1886, 

o escritor viaja aos Estados Unidos, viagem esta que inspirou a publicação, no 

mesmo ano, do seu primeiro livro: “Voos incertos”. Já em 1887, Caminha publica, 

na Gazeta de Notícias, um periódico muito renomado do Rio de Janeiro (1875-

1956), o conto denúncia “A chibata”, o qual critica os castigos físicos sofridos 

pelos marinheiros nos navios brasileiros.  

No entanto, no mesmo ano, Caminha é promovido ao cargo de segundo-

tenente. Em 1888, transfere-se para Fortaleza onde participa de um ciclo literário 

denominado Padaria Espiritual, que se ocupava em divulgar a literatura realista- 

naturalista. Não obstante, o escritor envolveu-se amorosamente com a esposa 

de um oficial da Marinha, que acabou fugindo para morar com ele, assim, devido 

essa paixão, o autor recebeu, como castigo, a ordem de embaraçar em um navio 

de guerra para Europa. Consequentemente, Adolfo Caminha deixa a marinha, 

muda-se para o Rio de Janeiro, onde trabalha como funcionário público e 

escritor, colaborando com os principais periódicos da época. Como escritor, em 

1893, lança seu primeiro romance, A normalista, dois anos depois, publica sua 

obra de maior repercussão, Bom-crioulo. Em 1896, lança seu último romance 

Tentação, vindo a falecer, aos 30 anos, em 1897, vítima de tuberculose.  

A obra Bom crioulo apresenta a trajetória de Amaro, um escravizado 

fugido de uma fazenda de café no Rio de Janeiro que acaba por entrar na 

Marinha brasileira e encontra, na marinhagem, a tão sonhada liberdade 

enquanto marinheiro de segunda classe. Com o passar dos tempos, o 

protagonista ganha estima entre os companheiros, principalmente pela sua 

dedicação e pela sua força, advinda da fisionomia robusta, adquirindo assim o 



  85 

epíteto de Bomcrioulo devido ao seu bom comportamento. No entanto, a posição 

que Amaro recebe só era assombrada por uma única fraqueza: o vício em álcool, 

que acabava por lhe colocar em desavenças e conflitos quando em terra firme.  

Desse modo, a história começa quando, em uma das embarcações em 

que trabalhava, Amaro está na iminência de receber um castigo físico, por ter 

batido em um companheiro. O ensejo: o marinheiro agredido havia maltratado 

Aleixo, um jovem de 15 anos, aprendiz de marinheiro, originário de Santa 

Catarina, franzino, olhos azuis garços, bem-querido por todos a bordo, que 

ocupava o cargo de grumete, posição mais baixa da hierarquia da marinha. Após 

o castigo, Bom-crioulo é fitado pelo desejo de se aproximar do grumete, a quem 

via dotado de traços delicados e femininos, de uma alva beleza e candura; todos 

esses sentimentos despertam em Amaro sensações primitivas e de atração 

sexual pelo jovem, o qual acaba concretizando sua amizade com o marinheiro 

e, consequentemente, acabam por consumar uma relação sexual a bordo.  

Por conseguinte, durante alguns meses, voltando ao Rio de Janeiro, Bom 

crioulo e Aleixo experimentam uma vida a dois numa pensão localizada na Rua 

da Misericórdia, tendo como proprietária Dona Carolina, lavadeira portuguesa e 

amiga de Amaro. E ali, em um sótão cedido por D. Carolina, o casal de 

marinheiros tornam-se íntimos, aprofundando a amizade, outrora criada em alto-

mar, para um relacionamento sexual amoroso. No entanto, para a (in) felicidade 

de Aleixo, Bom crioulo é transferido para outro barco, no qual há pouco tempo 

para regressar à cidade. Nesse intervalo de tempo, a proprietária da pensão e o 

grumete, que se mostrava aborrecido com a condição sexual ocasionada pela 

convivência com Amaro, se envolvem.  

Apavorado e receoso por ter sido esquecido pelo seu precioso grumete, 

Amaro escapa do barco e, numa cólera tremenda por não encontrar seu 

companheiro, acaba por embriagar-se e meter-se numa briga que lhe custaria 

uma nova punição física estipulada pelo comandante do navio no qual estava. 

Tamanho é o castigo recebido por Bom crioulo que o protagonista precisou ser 

internado por dias em um hospital, até que fica sabendo por um amigo que Aleixo 

agora estava em nova companhia, e resolve fugir do local.  

Após perder-se nos labirintos da cidade, numa mistura de raiva, saudade 

e fraqueza, devido ao hospital que o debilitara horrorosamente, Amaro chega 



  86 

nas primeiras horas da manhã na Rua da Misericórdia, lugar que antes vivera 

por um ano, completo e feliz, ali, em frente à pensão, um comerciante lhe dá a 

notícia que tanto o abala: a nova namorada de Aleixo era D. Carolina. Nesse 

instante, aparece o grumete, que é atacado brutalmente por um Bom crioulo 

furioso, que o desfere um golpe na região da garganta. A trama finda com a 

prisão de Amaro, enquanto o corpo de Aleixo permanece inerte e sem vida em 

meio à multidão que se formava para ver o cadáver.   

Sendo assim, a obra Bom Crioulo trouxe à tona temáticas que, para a 

época, eram grandes tabus sociais, a exemplo, a discussão sobre a 

homossexualidade, os relacionamentos inter-raciais, bem como os castigos 

punitivos aplicados pela marinha brasileira. Escrita em um contexto Naturalista, 

na qual predomina a existência de uma escrita linear e objetiva, que apreende a 

realidade da maneira mais legítima possível, atribuindo, assim, aos seus 

personagens comportamentos determinados pelo meio no qual vivem, sendo as 

perversões sexuais, os vícios e a violência, pertencentes ao modo de vida, a 

priori, das classes populares, condicionadas pelo meio social em que vivem, a 

obra está imersa em um cenário revolucionário para a literatura, especialmente 

na segunda metade do século XIX: a influência do progresso científico sobre o 

pensamento artístico e filosófico.  

Nessa perspectiva, este último terço do século XIX se constitui em um 

espaço de divergências ideológicas que tinham como principal filtro o progresso. 

Assim, com a revolução industrial e modo de vida automático que se instalava, 

as noções de objetividade e realidade, influenciados por uma tendência 

materialista, se configuravam progressivamente nas relações humanas e 

sociais, tal obsessão pelo progresso por parte das sociedades europeias é 

sustentada pelo rápido desenvolvimento das teorias científicas. Logo, as 

ciências naturais, inspiradas pelas ideias evolucionistas de Charles Darwin, 

tiveram seus métodos de análise adaptados para as ciências humanas. Sob esse 

olhar, Madeira (2018), assevera:  

  
[...] Houve uma biologização do homem em todos os seus aspectos. A 

verdade tinha de passar necessariamente pela ciência, cujos 

representantes adquiriam status de superioridade e prestígio social 

incomum, uma aura sobre-humana, como diria Lima Barreto, 

assumindo o médico o lugar antes ocupado pelo sacerdote, inclusive 



  87 

quando estavam em jogo as relações com o poder político e 

econômico. (MADEIRA, 2018, p. 2).  

  

Nesse sentido, esse cientificismo garantia, imaginavam os estudiosos, a 

descrição biológica do comportamento dos personagens, reduzidos a tipos pré- 

moldados pelas máximas evolucionistas, garantindo uma imparcialidade dessas 

representações, numa clara oposição à individualidade e ao idealismo 

característico do romantismo, já então descabidos para um cenário europeu que 

percebia, cada vez mais, as chagas advindas de uma sociedade industrial. 

Desse modo, o idealismo fantástico presente no romance dá lugar ao objetivismo 

realista que, nas palavras do crítico Alfredo Bosi, “se tingirá de Naturalismo, no 

romance e no conto, sempre que fizer personagens e enredos submeterem-se 

ao destino cego das ‘leis naturais’ que a ciência da época julgava ter 

codificado[...]” (BOSI, 2006, p. 168).  

Assim, o Naturalismo na literatura pode ser entendido como um 

desdobramento da estética literária Realista, porém, adquirindo uma faceta de 

cunho moralista pautada na verdade incontestável do progresso científico. 

Assim, de acordo com Hauser (1995), o Naturalismo surge com o escritor francês 

Émile Zola, que, influenciado pelas teorias socialistas e evolucionistas, discutia 

que as produções românticas de sua época não se propunham a fazer uma 

análise da realidade do social, por esse motivo o autor escreve romances 

embasados pelo conceito Determinista tanto de meio como de hereditariedade, 

no qual busca escancarar o lado mais sombrio de uma personagem, reduzindo 

os seus comportamentos semelhantes a postura de animais, ou da própria 

sociedade, examinando os “desvios” humanos.  

  
Para Zola [...] o homem é um ser cujas qualidades são condicionadas 

pelas leis da hereditariedade e pelo meio ambiente, e, em seu 

entusiasmo pelas ciências naturais, chega a definir o naturalismo no 

romance como sendo simplesmente a aplicação do método 

experimental à literatura. (HAUSER, 1995, p. 813).  

  

Nessa perspectiva, a primeira função dos romances deterministas de 

Zola, caracterizamse em retratar a dependência do homem em relação ao seu 

aparato biológico e o meio no qual vive. Assim, fortemente influenciado pela 

Introdução à Medicina Experimental (1865), de Claude Bernard, o autor de 



  88 

Germinal (1885) adapta as teorias científicas de Bernard para a literatura 

procurando estabelecer uma correlação entre as atividades dos cientistas e 

escritores, sendo este último responsável por acrescentar ao realismo literário 

vigente, a perspectiva cientificista. Sob essa visão, Madeira (2018), assevera:  

  
A contaminação da literatura (e das artes em geral) pela ciência era, 

portanto, inelutável, transformando a primeira em palco de observação 

e experimentação para a comprovação das teorias elaboradas pela 

segunda.Tentava-se transferir o caráter de verdade absoluta dos 

estudos científicos para os estudos sociais, implementando-se 

métodos objetivos por meio dos quais o romancista poderia 

demonstrar a inexorabilidade das leis naturais. (MADEIRA, 2018, p.3).  

  

Dessarte, os conceitos que calcam o Naturalismo têm sua base na teoria 

científica do Determinismo que, postulada inicialmente pelo crítico historiador 

Hippolyte Taine, defende que as ações humanas não são livres, mas, sim, 

resultado de agentes condicionadores, em outras palavras, o homem está em 

constante influência de três fatores: do ambiente (o meio), da raça e do período 

histórico. Desse modo, “a ciência encontraria o Determinismo de todas as 

manifestações cerebrais e sensuais do homem e quando colocada em domínio 

dos romancistas, os tornaria analistas do homem em sua ação individual e 

social.” (SANTOS, 2017, p. 20).  

Desse modo, na perspectiva determinista, os “sujeitos são tipificados de 

acordo com seu físico, sexo atribuído e raça, presos a um determinismo que não 

só os condenava, como via na superação dos tipos tidos como inferiores a chave 

para a ordem e progresso a serem alcançados inexoravelmente no futuro 

(NASCIMENTO,2019). Neste contexto, escrito numa perspectiva Naturalista, o 

livro Bom Crioulo expressa posições preconceituosas e homofóbicas, 

animalizando e patologizando o comportamento sexual dos personagens, 

principalmente Amaro, ligando questões de gênero, raça e sexualidade.  

  

A representação negativa e estereotipada do personagem Amaro  
  

Em O Bom Crioulo (1895), de Adolfo Caminha, o personagem Amaro é a 

figura central do romance. Amaro, um ex-escravo e marinheiro negro, é 

caracterizado como um homem de força física impressionante, como podemos 

observar no trecho da obra a seguir:  



  89 

  
[...] um latagão de negro, muito alto e corpulento, figura colossal de 

cafre, desafiando, com um formidável sistema de músculos, a 

morbidez patológica de toda uma geração cadente e enervada, e cuja 

presença ali naquela ocasião, despertava grande interesse e viva 

curiosidade: era o Amaro, gajeiro da proa – o Bom Crioulo na gíria de 

bordo. (CAMINHA, 2021, p.15)  

  

Embora o romance coloque o negro em um papel de protagonismo, isso 

não implica em uma representação positiva ou heroica. Pelo contrário, o 

personagem é constantemente definido por adjetivos e características que 

reforçam estereótipos negativos, como podemos observar no seguinte trecho:  

  

Com efeito, bom-crioulo não era somente um homem robusto, uma 

dessas organizações privilegiadas que trazem no corpo a sobranceira 

resistência do bronze e que esmagam com o peso dos músculos. A 

força nervosa era nele uma qualidade intrínseca sobrepujando todas 

as outras qualidades fisiológicas, emprestando-lhe movimentos 

extraordinários, invencíveis mesmo, de um acrobatismo imprevisto e 

raro. Esse dom precioso e natural desenvolvera-se-lhe à força de um 

exercício continuado que o tornara conhecido em terra, nos conflitos 

com soldados e catraieiros, e a bordo, quando entrava embriagado 

(CAMINHA, 2021, p.15-16).  

  

Neste trecho, é perceptível o estereótipo quando o narrador descreve as 

qualidades físicas do negro como sendo algo intrínseco e natural. Portanto, essa 

visão reforça a concepção equivocada de que todos os indivíduos negros 

possuem corpos moldados para o trabalho pesado, associando o porte físico 

musculoso e forte a uma característica inata da “raça” negra. Além disso, outro 

estereótipo presente na obra relaciona-se à ideia de que o corpo negro é 

naturalmente resistente aos castigos físicos, normalizando a violência contra ele, 

como se sua força física o tornasse insensível ao sofrimento:  

  
bom-crioulo tinha despido a camisa de algodão, e, nu da cintura para 

cima, numa riquíssima exibição de músculos, os seios muito salientes, 

as espáduas negras reluzentes, um sulco profundo e liso d’alto a baixo 

no dorso, nem sequer gemia, como se estivesse a receber o mais leve 

dos castigos. Entretanto, já iam cinqüenta chibatadas! Ninguém lhe 

ouvira um gemido, nem percebera uma contorção, um gesto qualquer 

de dor. Viam-se unicamente naquele costão negro as marcas do junco, 

umas sobre as outras, entrecruzando-se como uma grande teia de 

aranha, roxas e latejantes, cortando a pele em todos os sentidos 

(CAMINHA, 2021, p.16).  

  



  90 

Dessa maneira, o protagonista é retratado pela força física e pela aptidão 

para trabalhos pesados, características que lhe rendem grande admiração entre 

os marinheiros. Ele é descrito como um exemplo de disciplina, dedicação e 

caráter, ganhando popularidade a bordo:  

  
A bordo todos o estimavam como na fortaleza, e a primeira vez que o 

viram, nu, uma bela manhã, depois da baldeação, refestelando-se num 

banho salgado — foi um clamor! Não havia osso naquele corpo de 

gigante: o peito largo e rijo, os braços, o ventre, os quadris, as pernas, 

formavam um conjunto respeitável de músculos, dando uma ideia de 

força física sobre-humana, dominando a marujada, que sorria 

boquiaberta diante do negro.[...]Os grandes pesos era ele quem 

levantava, para tudo aí vinha Bom-Crioulo com seu pulso de ferro, com 

a sua força de oitenta quilos, mostrar como se alava um braço grande, 

como se abafava uma vela em temporal, como se trabalhava com 

gosto! Entretanto, o seu nome ia ganhando fama em todos os navios. 

— Um pedaço de bruto aquele Bom Crioulo! Diziam os marinheiros. — 

Um animal inteiro era o que ele era! (CAMINHA, 2021, p.21)  

  

Dessarte, podemos observar no trecho supracitado, as descrições que 

exaltam os atributos físicos de Amaro, como “corpo de gigante”, “conjunto 

respeitável de músculos”, “Um pedaço de bruto” e “força física sobre-humana”, 

que demonstram a crença na superioridade biológica do negro. No entanto, essa 

exaltação está vinculada à animalização do personagem, como afirma Fanon 

(2008, p. 147), “o branco está convencido de que o negro é um animal”, e, nesse 

sentido, a força física de Amaro, embora admirada, sugere sua animalização. 

Além disso, as ações descritas por Caminha limitam-se apenas a atividades 

braçais, excluindo qualquer menção a habilidades intelectuais, conforme ressalta 

o trecho: “Tinha a cabeça muito fraca” (CAMINHA, 2021, p.59).  

De acordo com Fernandes (2007), a ideia de resistência física e aptidão 

para trabalhos pesados atribuída ao negro é resultado de representações 

coletivas que insinuam uma superioridade biológica. Entretanto, essa suposta 

superioridade disfarça a discriminação, pois ao caracterizar o negro como um 

ser superior, utilizam- se critérios que, na verdade, evidenciam sua inferiorização 

e o associam à bestialidade, perpetuando estereótipos.  

Segundo Bhabha (2013), os mecanismos que produzem esses 

estereótipos reforçam a fixação da cor como sinônimo de servidão e 

subalternidade, ou seja, Amaro só é admirado por desempenhar funções que 

demandam sua força bruta, enquanto sua capacidade intelectual é 



  91 

desconsiderada. Assim, o que parece ser uma qualidade no personagem acaba 

por legitimar a discriminação e reafirmar as diferenças impostas pela hierarquia 

racial.  

Ademais, ele é caracterizado como alguém marcado por instintos 

primitivos e impulsos incontroláveis. Desse modo, é importante ressaltar que um 

elemento marcante na obra e em outros romances naturalistas é o uso da 

animalização para representar os personagens. Essa técnica, que rebaixa os 

seres humanos à condição de animais, é empregue frequentemente para 

evidenciar a suposta degradação comportamental das personagens, alinhando-

se à perspectiva determinista e cientificista da época. No caso de Amaro, 

Caminha utiliza esse recurso para representá-lo, um exemplo claro é o seguinte 

trecho da obra:   

Armava-se de navalha, ia para as cais, todo transfigurado, os olhos 

dardejando fogo, o boné de um lado, a camisa aberta num desleixo de 

louco, e então era um risco, uma temeridade alguém aproximar-se 

dele. O negro parecia uma fera desencarcerada. (CAMINHA, 2021, 

p.16)  

  

Nessa perspectiva, o comportamento de Amaro é associado a uma 

natureza instintiva e selvagem, ou seja, a conduta do protagonista é descrita sob 

um viés determinista, como no seguinte fragmento: “manso quando se achava 

em estado normal, longe de qualquer influência alcoólica” (CAMINHA, 2021, 

p.16). Do mesmo modo, essa dualidade comportamental é reforçada no trecho: 

“entrou para a marinha rude como um selvagem (...), mas no fim de alguns 

meses todos eram de parecer que “o negro dava para gente”” (CAMINHA, 2021, 

p.19). Além disso, o autor animaliza ainda mais o personagem ao dizer: “Hoje 

manso como um cordeiro, amanhã tempestuoso como uma fera. Coisas do 

carácter africano” (CAMINHA, 2021, p.42). Além do mais, a narrativa também 

recorre à zoomorfização para ilustrar os desejos sexuais de Amaro: “Dentro do 

negro rugiam desejos de touro ao pressentir a fêmea” (CAMINHA, 2021, p.44). 

Sendo assim, esses trechos permitem identificar a perpetuação de discursos que 

associam o homem negro à degeneração e à selvageria, reforçando estereótipos 

raciais historicamente construídos.  

Diante deste contexto, por ser negro, Amaro é retratado como mais 

suscetível aos excessos, como o vício em álcool, a luxúria e a tendência à 



  92 

violência passional, reforçando assim estereótipos racistas que sustentam a 

ideia de inferioridade dos negros em relação aos brancos. Conforme destaca 

Osmar Pereira Oliva (2002):  

  
As descrições de bom-crioulo dão-lhe uma feição animalesca, 

irracional, principalmente quando o narrador soma a elas os seus 

vícios alcoólatras e suas tendências para a prática da violência. A força 

de negro e sua aparência viril são minadas pela afeição que alimenta 

por Aleixo. (OLIVA, 2002, p. 4)  

  

Por conseguinte, o autor supracitado ressalta essa representação de 

Amaro como um ser animalesco e irracional, que reforça os estereótipos racistas 

e naturalistas predominantes na época, que reduzem o homem negro à força 

bruta e à incapacidade de controlar seus impulsos. Além disso, a associação 

entre os vícios e as tendências violentas do protagonista, demonstra como o 

determinismo biológico é usado para justificar essa inferiorização. Sendo assim, 

a narrativa reforça a ideia de que a raça atua como um fator determinante na 

formação da personalidade de Amaro.  

Ademais, a relação entre os protagonistas também evidencia a 

perpetuação de estereótipos acerca das relações homoafetivas, especialmente, 

entre os papéis de ativo e passivo. Desse modo, Amaro é descrito como 

assumindo a posição ativa e masculina, enquanto Aleixo é retratado como 

passivo e feminino. Como podemos observar no trecho que narra a primeira 

relação sexual dos dois:  

  
Uma sensação de ventura infinita espalhava-se-lhe em todo o corpo. 

Começava a sentir no próprio sangue impulsos nunca experimentados, 

uma como vontade ingênita de ceder aos caprichos do negro, de 

abandonar-se-lhe para o que ele quisesse – uma vaga distensão dos 

nervos, um prurido de passividade... (...) – Ande logo! murmurou 

apressadamente, voltando-se. (...) E consumou-se o delito contra a 

natureza (CAMINHA, 2021, p.33).  

  

Neste sentido, percebemos que a cena descrita é mais um exemplo que 

revela os mecanismos de construção da sexualidade entre os protagonistas. 

Essa construção se dá por marcadores sexuais que reforçam papéis 

tradicionalmente atribuídos aos gêneros. Sendo assim, Amaro é associado ao 

universo masculino, caracterizado pela força, agressividade e dominância, 



  93 

enquanto Aleixo é situado no universo feminino, sendo descrito de forma 

delicada, ingênua e passiva.  

Indubitavelmente, as descrições físicas reforçam essa divisão: Aleixo é 

caracterizado como delicado: “com um arzinho ingênuo de menino obediente, os 

olhos muito claros, (...), lábios grossos extremamente vermelhos" (CAMINHA, 

2021, p.23), em contraste com Amaro, descrito como “um homem robusto, uma 

dessas organizações privilegiadas que trazem no corpo a sobranceira 

resistência do bronze e que esmagam com o peso dos músculos.” (CAMINHA, 

2021, p.15).  

Nesse sentido, as palavras no diminutivo utilizadas na descrição de 

Aleixo, sugerem uma ingenuidade associada tanto à sua juventude quanto a 

traços culturalmente vinculados ao universo feminino. Além disso, a narrativa 

reforça essa feminização de Aleixo ao destacar suas características físicas que 

se aproximam de uma mulher, como no trecho: "Faltavam-lhe os seios para que 

Aleixo fosse uma verdadeira mulher..." (CAMINHA, 2021, p.43). Sendo assim, é 

possível perceber o contraste com a imagem de Amaro, cuja força física e 

postura dominante são frequentemente comparadas a atributos animais, 

evidenciando assim a oposição entre os dois personagens e reforçando 

estereótipos de gênero e raça.  

Nesta perspectiva, esse delineamento entre o feminino e o masculino nas 

relações homossexuais faz com que essas interações sejam moldadas segundo 

as normas heteronormativas, ou seja, a relação homoafetiva de Amaro e Aleixo 

é retratada como uma extensão das convenções de gênero tradicionalmente 

atribuídas, na qual as dinâmicas de gênero são mantidas. Nesse contexto, 

Amaro assume o papel masculino e ativo, enquanto Aleixo é descrito com traços 

femininos e passivos o que reforça o estereótipo de que até mesmo as relações 

homoafetivas precisam seguir as estruturas tradicionais.  

Ademais, no que diz respeito à sexualidade de Amaro, observa-se que, 

embora ele nunca tenha demonstrado interesse por relações com mulheres, 

também “nunca se apercebera de semelhante anomalia, nunca em sua vida 

tivera a lembrança de perscrutar suas tendências em matéria de sexualidade” 

(CAMINHA, 2021, p.35). Diante deste trecho e de vários outros presentes na 

obra, podemos perceber uma visão que associa a homossexualidade a algo 



  94 

antinatural e como uma anomalia ou até mesmo um castigo: “E o mais 

interessante é que “aquilo” ameaçava ir longe, para mal de seus pecados... 

Nãohavia jeito, senão ter paciência, uma vez que a “natureza” lhe impunha esse 

castigo” (CAMINHA, 2021, p.35).  

Nesse viés, a obra oferece visibilidade à identidade sexual homoafetiva, 

mas, simultaneamente, Caminha retrata essa identidade como algo fora do 

padrão natural, referindose a ela como um “delito contra a natureza” (CAMINHA, 

2021, p.33), reforçando os estereótipos de gênero. Assim, enquanto Caminha 

expõe a relação entre dois homens, ele também a invalida, o que fica evidente 

na transformação da sexualidade de Aleixo, pois quando este passa a se 

envolver com D. Carolina, suas feições começam a adquirir características mais 

masculinas, sugerindo uma espécie de “cura gay”:  

  
“Estava gordo, forte, sadio, muito mais homem, apesar da pouca idade 

que tinha, os músculos desenvolvidos como os de um acrobata, o olhar 

azul penetrante, o rosto largo e queimado. Em pouco tempo adquirira 

uma expressão admirável de robustez física, tornando-se ainda mais 

belo e querido.” (CAMINHA, 2021, p. 76).  

  

Dessa forma, é possível interpretar que Aleixo, inicialmente sofria do “vício 

da homossexualidade”, mas depois passa por uma transformação que o 

“regenera”. Dessa maneira, de acordo com Thomé (2009), o romance sugere a: 

“(...) ideia de que a mulher teria o poder de salvar um sujeito de seus desejos 

desviantes, de que um homossexual poderia ser curado a partir da intervenção 

direta de uma mulher”. Nesse contexto, entende-se que, pela influência de D. 

Carolina, Aleixo é “curado” da homossexualidade, tratada na obra como uma 

suposta patologia sexual.  

Além disso, o desfecho trágico da obra, marcado pelo assassinato de 

Aleixo por Amaro, pode ser interpretado como uma espécie de punição pelo que 

a narrativa trata como “pecado”. Em outras palavras, tanto Amaro quanto Aleixo 

são impedidos de alcançar a felicidade devido à sua “inversão”. Pois, os 

infortúnios presentes na relação entre os protagonistas parecem ter sido 

planejados pelo autor, com o objetivo de punir aqueles que se entregavam ao 

que era considerado um “vício sexual”. De acordo com Costa (1992, p.48): “no 

naturalismo, a relação entre criminalidade e homoerotismo [...] expande-se e 



  95 

reforça a imagem do ‘homossexualismo’ como desejo ou comportamento 

antissocial”. Com base nessas ideias, destaca-se que o homossexual era 

frequentemente associado a uma imagem de brutalidade física e sexual, 

características que são retratadas no personagem Amaro.  

Por fim, no que diz respeito ao papel social do negro, este era tão 

marginalizado que, mesmo após o assassinato de Aleixo, Amaro não recebeu 

nenhuma visibilidade: “Ninguém se importava com o “o outro”, com o negro, que 

lá ia, rua abaixo, triste e desolado, entre as baionetas, à luz quente da manhã: 

todos, porém, queriam “ver o cadáver”, analisar o ferimento, meter o nariz na 

chaga... (CAMINHA, 2021, p.94).  

  

A criticidade na representação da homossexualidade no romance Bom-

crioulo  

  

A obra bom-crioulo, de Adolfo Caminha (1867-1897), publicada em 1895, 

é reconhecida como o primeiro grande romance brasileiro ficcional que traz a 

homossexualidade como tema central tornando-se um marco na literatura 

nacional. O romance que foi rejeitado e esquecido na primeira metade do século 

XX, agora torna-se uma obra traduzida e republicada em diversos idiomas como 

o inglês, espanhol, alemão e francês sendo aclamado pela crítica internacional, 

consolidando-se também em diversas edições. A publicação da obra de 

Caminha ocasionou um grande escândalo naquela época, a criticidade à obra 

não foi tão satisfatória quanto o autor imaginava. A obra literária Bom-crioulo, 

segundo (LACERDA, 1957) foi o livro mais vendido de Caminha, muito 

provavelmente por causa da sua popularidade em meio as críticas. O romance 

foi rotulado de forma grotesca a uma obra inteiramente obscena, além de 

relacionarem a narrativa à vida pessoal do escritor.  

Valentim Magalhães, um dos fundadores da Academia Brasileira de 

Letras e na época um dos maiores críticos literários, foi um dos críticos mais 

categóricos, fazendo uma análise minuciosamente hostil, que saiu no jornal A 

notícia na coluna “Semana Literária”, da edição de 21 de novembro de 1895. 

Sobre O Bom-Crioulo, conforme Howes (2005), Magalhães afirmou:  

  



  96 

[...] excede tudo quanto se possa imaginar de mais grosseiramente 

imundo. […] não é um livro travesso, alegre, patusco, contando cenas 

de alcova ou de bordel, ou noivados entre as hervas, à lei do bom 

Deus, como no Germinal… nada disso. É um livro ascoroso, porque 

explora – primeiro a fazê-lo, que eu saiba – um ramo de pornografia 

até hoje inédito por inabordável, por anti-natural, por ignóbil. Não é, 

pois, sómente um livro faisandé: é um livro podre; é o romance-vômito, 

o romance-poia, o romance-pus. […] Este moço é um inconsciente, por 

obcecação literária ou perversão moral. Só assim se pode explicar o 

fato de haver ele achado literário tal assunto, de ter julgado que a 

história dos vicios bestiais de um marinheiro negro e boçal podia ser 

literariamente interessante (MAGALHÃES, 1895, p. 1 apud HOWES, 

2005, p. 173174).  

  

Conforme Howes (2005), Magalhães acreditava que Caminha tinha 

escrito uma obra na qual defendesse a reabilitação da figura do homem negro 

brasileiro como elemento nacional, evidenciando suas qualidades tanto físicas 

quanto psicológicas. Entretanto, ao contrário disso: “E venho encontrar 

unicamente um negralhão bronco, analfabeto, completamente instintivo, e 

aberrantemente vicioso.” (MAGALHÃES, 1895, p. 1 apud HOWES, 2005, p. 173-

174).  

Posteriormente, depois do dia 27 de novembro de 1895 no Jornal do 

Comércio,  José Veríssimo diretor do Ginásio Nacional, constituiu ainda várias 

críticas ao romance de caminha enfatizando: "Bom-crioulo é pior do que um mau 

livro: é uma ação detestável, literatura à parte." A sua crítica foi ainda mais 

moderada do que a de Magalhães, mas igualmente avassaladora:  

  
“Bom-crioulo é pior do que um mau livro: é uma ação detestável, 

literatura à parte. […] Como quer o Sr. Adolfo Caminha que seja 

respeitado e estimado um homem que, sem utilidade alguma social, 

passou longos dias ocupado em analisar e discutir a psicologia 

improvável de nauseantes crimes contra a natureza e tenta depois com 

isso despertar em nós o arrepio da curiosidade impura e mórbida?” 

(VERÍSSIMO, 1895, p. 2 apud HOWES, 2005, p. 174).  

  

Veríssimo, expõem ainda, segundo Howes (2005), sobre a possibilidade 

de aconselhar o autor a destruição do livro, se fosse um professor de composição 

literária, devido a crítica popular em sempre atribuir às obras a vida pessoal do 

autor. Como aconteceu em Madame Bovary de Gustave Flaubert. A crítica 

realizada pelo público da época se baseava imensuravelmente em discursos 

religiosos e moralistas, em que discutiam a homossexualidade como um vício e 



  97 

um grande desvio da natureza. Consequentemente, identifica-se ainda que as 

ponderações feitas em torno da homossexualidade eram limitadas no romance, 

devido a um valor pejorativo no qual era atribuído, como se esse termo, sozinho 

se autodepreciasse. Por conseguinte, mais tarde, julgava-se que Caminha teria 

se arrependido e sentindo vergonha de ter escrito uma obra literária pornográfica 

e obscena. (HOWES, 1895, p. 2)  

Posteriormente, com o objetivo de rebater essas críticas feitas a sua obra, 

Caminha publicou um artigo nomeando-o de ‘’Um livro condenado’’ em A Nova 

Revista, periódico literário criado por ele, em edição de fevereiro de 1896. Nessa 

ocasião, Caminha escreve no artigo uma argumentação em discordância a 

Magalhães e Veríssimo, fundamentando-se em exemplares como (Madame 

Bovary) de Flaubert, Eça de Queiroz (O crime do Padre Amaro), Zola (os vinte 

volumes que compõem a saga dos Rougon-Macquart), Huysmans, (Làbas) e 

Maussapant, (Bel-Ami). Caminha afirma ainda sobre estes autores que: “Enfim, 

todos os grandes escritores, todos os grandes artistas da palavra, rebelaram a 

moral, chafurdaram na crápula, tornaram-se desprezíveis e indignos da 

consideração pública” (CAMINHA, 1896 apud BEZERRA, 2009, p. 446).  

Caminha escreveu ainda que a obra ficcional Bom-crioulo nada mais é do 

que um caso de inversão sexual que foi estudado pelo psiquiatra alemão Krafft-

Ebing e Moll, em Tardieu, e nos livros de medicina legal. O autor da obra 

romancista rebateu ainda que as críticas que insinuava que a sua obra estaria 

relacionada com suas experiências pessoais nada mais é que que um tremendo 

devaneio e replicou: "A julgar como certos imbecis, - que os personagens de um 

romance devem refletir o caráter do autor do romance, Flaubert, Zola e Eça de 

Queiroz praticaram incestos e adultérios monstruosos" (CAMINHA, 1986, pg. 

40). E em relação à declaração de Magalhães sobre o tema literário da 

homossexualidade ser um viés integralmente novo para se falar ao respeito, 

Caminha relembra que Ferreira Leal foi um dos primeiros a abordar essa 

temática no romancete Um Homem Gasto e mais tarde o escritor português Abel 

Botelho em O Barão de Lavos.   

Caminha destacou, contudo, a necessidade e seriedade dos estudos em 

torno a homossexualidade, ridicularizando ainda Magalhães por suas 

preferências de cenas de alcova e de bordel (CAMINHA, 1896). A obra bom-



  98 

crioulo é um romance literário de suma importância para a literatura brasileira, o 

seu autor utilizou-se de antecedentes literários e científicos e baseando-se o seu 

trabalho à legitimidade em relação as obras dos médicos contemporâneos 

especializados em homossexualidade. A obra naturalista de Caminha causou 

um grande alvoroço na época e continua até os dias de hoje a intrigar seus 

leitores com sua temática analítica sobre gênero, sexualidade, raça e 

nacionalismo. bom-crioulo estrelado em 1895 para o escândalo da sociedade 

moralista da época, ele continua, de alguma maneira, sendo uma obra naturalista 

perturbante e intrigante.  

As críticas a bom-crioulo atravessariam o século XX, de acordo com 

Trevisan (2010), A obra de Caminha foi, durante decênios, censurada e banida 

em bibliotecas e escolas públicas. Conforme Trevisan aponta (2010), a partir de 

Azevedo (1999), dentro da corporação da Marinha, muitos oficiais leram a obra 

bom-crioulo e ficaram furiosos, pois os personagens principais compunham a 

Armada brasileira – motivos pelos quais Caminha recebeu muitas críticas 

também, sendo baseadas na vida pessoal do autor com relação a obra, em 

virtude que o autor de bom-crioulo serviu à Marinha brasileira em 1881 a 1888. 

Houve ainda o pedido da Marinha brasileira para que fosse vetada a reedição de 

bom-crioulo, “apreendida […] sob alegação de que se tratava de um livro 

comunista.” (AZEVEDO, 1999 apud TREVISAN, 2011, p. 255).  

Dessa forma, de acordo com Trevisan (2011) Bom-Crioulo foi um romance 

extremamente criticado por outros críticos até que, na década de 1980, sucedeu-

se novas reedições e traduções em vários países da obra, que de maneira 

satisfatórias foram bem recebidas pelo público. Todavia, é imensurável destacar 

o comentário de um tradutor da edição americana, que classificou bom-crioulo 

como “uma das obras mais peculiares na ficção do século XIX” (LACEY 1982 

apud TREVISAN, 2011, p. 255 – tradução do autor)  

A obra bom-crioulo é um marco importantíssimo para a literatura 

brasileira, pois ela explora temáticas indispensáveis como raça, sexualidade e 

nacionalismo. Logo, a obra escandaliza e entra em contradição com os valores 

da época. O romance é uma obra fundamental e significativa para fazer a 

representatividade a homossexualidade abertamente em um contexto religioso, 

conservador e moralista, o qual levou Trevisan a afirmar que “ali onde a ficção 



  99 

se deixa expandir, Caminha coloca-se a quilômetros luz à frente do seu tempo ” 

(TREVISAN, 2011, p. 254). Logo, Bom-crioulo trata-se de uma obra precursora, 

na literatura brasileira, de obras que tratam a sexualidade e homossexualidade 

de maneira mais explicita e objetiva.  

  

Considerações Finais  
  

Em suma, como foi discorrido nesse artigo, no século XIX duas tendências 

literárias predominaram o campo literato, o Realismo, que imitava a realidade, e 

o Naturalismo, que considerava a vida do homem resultado de fatores externos. 

É em meio a este contexto que se busca analisar de forma minuciosa temáticas 

da homossexualidade e relações étnico-racial que estão anos-luz a frente de 

uma sociedade conservadora daquela época.  

Com base na análise do personagem Amaro pode-se constatar as 

atitudes preconceituosas e encravadas em uma época na qual a abolição da 

escravatura ainda não teria sido reconhecida e validada, assim como ainda no 

século XXI fazendo uma reflexão da atualidade, pode-se deparar com diversas 

situações de preconceito, mesmo após a abolição escravização. Caminha, 

busca provoca no leitor uma reflexão crítica e analista de forma clara e coesa, 

almejando uma tomada de consciência do corpo social em relação aos 

problemas raciais da sociedade brasileira.  

O autor de O Bom-Crioulo permitiu-se conceber uma obra completamente 

original, destacando temáticas que para aquelas épocas ainda eram um grande 

tabu, e à vista disso, viu o interesse do público render uma grande repercussão. 

Por este motivo, viu-se também alastrasse uma enorme perseguição de críticas 

e debates em torno da sua obra. Da soma de inúmeras críticas repercutidas, 

obtivemos uma obra naturalista original e prolífera, transformada pelos novos 

paradigmas que foram se desenvolvendo ao longo de mais de cem anos e, 

melhor falando: ainda aberta para novas interpretações e polêmicas a serem 

concebidas pelas novas gerações que nos sucederão.  

Dessa maneira, é inegável a centralidade da temática sexual na obra, a 

mesma apenas reforça alguns estereótipos já traçados pela sociedade daquela 

época como a expressão clara de posições preconceituosas e homofóbicas, 

animalizando e patologizando o comportamento sexual dos protagonistas. 



  100 

Conclui-se ainda que a caracterização dos personagens homossexuais se dá 

inteiramente por intermédio de uma relação baseada na concepção de 

submissão e sujeição. Logo, a obra romancista O Bom-Crioulo é, ao mesmo 

tempo, muito importante e bastante ousada. Importante devido ao seu 

surgimento como obra pioneira no romance naturalista brasileiro ao tratar temas 

fundamentais de modo exclusivo – a homossexualidade – e ousada porque 

Caminha toca nas feridas e nas mazelas de um corpo social bastante arcaico e 

conservador, preconceituoso e pós-escravocrata. Desse modo, o autor de O 

Bom-Crioulo destaca-se como um literato brasileiro bastante destemido e 

audacioso por ter concebido uma obra naturalista com temáticas sociais 

polêmicas que eram marginalizadas naquela época.  

  

Referências  

 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. 2. ed. Belo Horizonte: UFMG, 2013.  

BOSI, Alfredo (2006). História concisa da literatura brasileira. São Paulo: 
Cultrix, 2006, 43ª ed.  

CAMINHA, Adolfo. O Bom Crioulo. Londrina, PR: Livraria Familia Cristã, 2021.  

CAMINHA, Adolfo. Judith e lágrimas de um crente: Contos. Rio de Janeiro: 
Typ. da Escola de Serafim José Alves, 1887.  

CAMINHA, Adolfo. Um livro condenado. A Nova Revista, Rio de Janeiro, n. 2, 
pág. 40-42, fev. 1896.  

COSTA, Jurandir Freire. A inocência e o vício: estudos sobre o homoerotismo. 
2ª ed. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 1992.  

HOWES, R. Raça e sexualidade transgressiva em Bom-Crioulo de Adolfo 
Caminha. Graphos, Revista da Pós-Graduação em Letras – UFPB, João 
Pessoa, v. 7. n. 2/1, 2005. p. 171-190.  

HAUSER, Arnold (1995). História social da arte e da literatura. São Paulo: 
Martins Fontes, 1995, 1ª ed.  

LACERDA, Maurício Caminha de. Entrevista no Jornal de Letras, n. 59, maio 
1954. Republicado em LUZ.  

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: UFBA, 2008.  

FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. 2.ed. São Paulo: 
Global, 2007.  

MADEIRA, Carlos Eduardo Louzada. Bom crioulo: O Naturalismo enviesado 
de Adolfo Caminha. Cultura, Literatura, Linguística e Ensino: diálogos 



  101 

interdisciplinares. Revista Eletrônica do Instituto de Humanidades, v.20, n.46, 
p.82-95, fevereiro, 2018. Disponível em: 
https://publicacoes.unigranrio.edu.br/reihm/article/view/5457. Acesso em: 1 
jan. 2025.  

NASCIMENTO, Cyro Roberto de Melo. Stella Manhattan de Silviano Santiago e 
Onde andará Dulce Veiga? De Caio Fernando Abreu: dois romances 
homotextuais brasileiros. Tese de doutorado, Natal: UFRN, 2019  

OLIVA, Osmar Pereira. O Corpo Andrógino – Inscrições do masculino em 
BomCrioulo, de Adolfo Caminha. Unimontes Científica, Montes Claros, v. 4, n. 
2, jul/dez 2002.  

SANTOS, Kassandra Naelly Rodriguês. Uma leitura do Naturalismo nos 
romances Germinal, de Émile Zola e O cortiço, de Aluízio de Azevedo. TCC 
- (graduação em Letras) - Universidade Federal do Pampa, Bagé, 2017.  

THOMÉ, Ricardo. Eros Proibido: as ideologias em torno da questão 
homoerótica na literatura brasileira. Rio de Janeiro: Nova Razão Cultural, 2009.  

TREVISAN, J. S. Devassos no paraíso: a homossexualidade no Brasil, da 
colônia à atualidade. 8a ed. Rio de Janeiro: Record, 2011.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  102 

 CAPÍTULO 06 
O INTIMISMO EM LAVOURA ARCAICA, DE 

RADUAN NASSAR: UMA ANÁLISE DO  
NARRADOR-PERSONAGEM ANDRÉ  

 

 

 
 

Ramilson de Jesus Nascimento1 

 

 1Graduado em Letras Licenciatura pela Universidade Estadual do Maranhão. 

  

RESUMO:  

O presente trabalho tem por objetivo analisar a presença do intimismo no 

romance contemporâneo Lavoura Arcaica, de Raduan Nassar. Para isso, foi 

revisada a literatura intimista da terceira geração do modernismo e a 

identificação do intimismo no romance Lavoura Arcaica bem como os fluxos de 

consciência. A focalização do personagem André foi importante para saber os 

principais motivos desse sofrimento. Com esse propósito, e com base em sólida 

fundamentação teórica, a discussão se divide em três momentos: no primeiro, 

aborda-se a origem da literatura brasileira e os fatores que contribuíram para 

que ela se tornasse um meio de introspecção. Nesse discussão, os aportes 

teóricos utilizados incluem Alfredo Bosi (2015), Almeida (2011), Celso Leopoldo 

Pagnan (2010), Terry Eagleton (2006), entre outros; no segundo momento, a 

abordagem se articula por meio do intimismo, com foco em Lavoura Arcaica; 

assim, os sentimentos mais profundos do narrador-personagem foram 

investigados No segundo momento, foi abordado o conceito teórico do fluxo de 

consciência e sua manifestação nos personagens. Por fim, o fluxo de 

consciência em Lavoura Arcaica foi identificado e discutido com base na 

literatura, com enfoque em teóricos como Robert Humphrey (1976), Alfredo 

Leme Coelho de Carvalho (1981), entre outros. No terceiro momento, é 

realizado um estudo tendo como foco o personagem e narrador André como 

centro na sua paixão, sofrimentos e na transgressão perversa. Assim, a 

pesquisa caracteriza-se como bibliográfica, de cunho qualitativo. Nesse viés, 

foi possível compreender o intimismo e os fluxos de consciência na obra 

romanesca por meio do estudo do narrador-personagem André e de seu 

sofrimento.  

Palavras-chave: Intimismo; Lavoura Arcaica; Literatura Brasileira; Fluxo da 

Consciência.  
  

  

 



  103 

Introdução   

  

O romance Lavoura Arcaica foi o primeiro livro publicado de autoria de 

Raduan Nassar em 1975, escritor natural da cidade de Pindorama, interior do 

estado de São Paulo. O autor quando adolescente transfere-se para São Paulo 

em decorrência dos estudos. Em 2016 recebeu o prêmio Camões, principal 

honraria literária de língua portuguesa. O primeiro romance Lavoura Arcaica é 

dividido em duas partes: A partida e o Retorno. A família de imigrantes libaneses 

e de costumes mediterrâneos, morava em uma fazenda familiar, com o núcleo 

central o pai Iohána, a mãe e os irmãos: Pedro, Lula, Zuleika, Huda, Rosa, Ana 

e André.  

A narrativa inicia com o Irmão Pedro dentro da pensão onde estava André 

em um casario antigo após sair escondido da fazenda. Em A partida, a narrativa 

constrói a história do protagonista André desde a sua infância até o momento 

em que já dava sinais não tão claros à família de que fugiria. No segundo 

momento em O retorno, André é aceito novamente com grande entusiasmo e 

tenta viver o amor consentido pela família, entretanto, termina na tragédia 

familiar em que o pai Iohána assassina a filha Ana.  

A literatura brasileira contemporânea é heterogênea e de difícil definição. 

Ainda assim, algumas tendências são claras em seu interior. Entretanto, na 

historiografia alguns críticos afirmam que surgiu após o fim da corrente 

modernista, o que veio a ser produzido na segunda metade do século XX, a 

partir de 1970, é considerado contemporâneo. Essas obras em conjunto 

majoritário se mantêm presas ao ambiente e carregam os assuntos mais 

tradicionais da narrativa no país, isto é, assuntos da esfera privada, envolvendo 

personagens de classe média, brancas e geralmente eruditas. Os ambientes 

das classes mais pobres como, por exemplo, as periferias e os locais ligados à 

marginalidade, ganharam impulso por causa da visibilidade que o cinema 

nacional tem dado a essas questões (Dalcastagné, 2007).  

A literatura brasileira contemporânea ainda está em construção, passado 

a última geração modernista denominada de 45, tem-se hoje o que os críticos 

nomeiam de literatura contemporânea. Segundo Kavinski e Fumaneri (2014, 

p.258), "uma das tarefas mais difíceis em uma história da literatura é abordar a 



  104 

produção literária contemporânea. A razão de tal dificuldade é evidente: a 

proximidade histórica não permite uma visão de conjunto mais consistente e 

sistemática". O escritor paulista Raduan Nassar (1935) faz parte desses 

escritores que cronologicamente convencionou classificar dentro dos grupos de 

escritores pertencentes a esse movimento literário nacional.  

Dessa forma, a presente pesquisa buscou responder o seguinte 

questionamento: Como acontece o intimismo em Lavoura Arcaica de Raduan 

Nassar, com base no silêncio e na incompreensão, nos conflitos e nas 

transgressões? Além disso, acreditou-se ter respondido à seguinte questão: 

como o personagem André desenvolve o intimismo em Lavoura Arcaica de 

Raduan Nassar? Dessa forma para responder essas perguntas, a presente 

pesquisas, esta pautada teoricamente em Bosi (2015), Eagleton (2006), Silva 

(2017), Nickel (2012), Humphrey (1976), Carvalho (1981), Bataille (1987) entre 

outros para tentar chegar a uma resposta.  

Dessa forma, a pesquisa caracteriza como bibliográfica, de cunho 

qualitativo, assim adotou-se na pesquisa a perspectiva teórica, uma vez que os 

críticos literários e pesquisadores têm tratado sobre a problemática, tendo como 

objetivo geral analisar a presença do intimismo no romance contemporâneo 

Lavoura arcaica, de Raduan Nassar, destacando o papel da subjetividade na 

construção do personagem André. E como objetivos específicos, a presente 

pesquisa se propôs revisar a prosa intimista do modernismo das gerações 

anteriores ao romance Lavoura Arcaica; além de identificar o intimismo na obra 

Lavoura Arcaica, de Raduan Nassar, assim como os fluxos de consciência na 

narrativa e, por último, focalizar o personagem André como ponto de partida 

para inferir sobre a introspecção contida no romance.  

  

O intimismo na geração de 45  

  

Os estudiosos da crítica literária nacional assinalou de Modernismo o que 

teve por condição um evento, isto é, por algo público, com data e que foi ruidoso, 

em que ficou como ponto de viragem e ofuscou o juízo da inteligência brasileira, 

trata-se pois da Semana de Arte Moderna, empreendida no mês fevereiro no 

ano de 1922, no município de São Paulo. Os criadores dessa semana tinham 



  105 

com eles ideias estéticas genuínas em contraste com as últimas tendências na 

literatura, já findas, Simbolismo e Parnasianismo. (Bosi, 2015). Essas correntes 

que estavam em agonia e com seus ideais da arte considerados ultrapassados, 

teve na semana de arte moderna, o marco do fim. (Bosi, 2015).  

Após esse divisor de águas, o termo Modernismo emprega-se para 

classificar a atividade literária produzida após o Simbolismo e o Parnasianismo. 

Mas não se pode esquecer do surgimento, que foi com o pré-Modernismo, em 

que ao contrário das escolas literárias consideradas no fim, mostrava o 

desvelamento da realidade social e cultural do país.  

Em História Concisa da Literatura Brasileira, Alfredo Bosi (2015) diz que:   

Creio que se pode chamar pré-modernista (no sentido forte de 

premonição dos temas vivos em 22) tudo o que, nas primeiras 

décadas do século, problematiza a nossa realidade social e cultural. 

O grosso da literatura anterior à “Semana” foi, como é sabido, pouco 

inovador. As obras, pontilhadas pela crítica de “neos” – 

neoparnasianas, neossimbolistas, neorromânticas – traíam o marcar 

passo da cultura brasileira em pleno século da revolução industrial. 

(Bosi, 2015, p. 250).  

  

A literatura brasileira passava a se ocupar daquilo que antes era deixado 

sem ser uma das matérias primas das escolas anteriores. Na primeira fase do 

modernismo, a fase ou geração heroica tem como principais características, o 

nacionalismo crítico e irônico; valorização da cultura popular e regional; uso de 

versos livres e linguagem coloquial e experimentação formal e temática. Bosi 

diz que (2015, p. 277), “Vista sob esse ângulo, a “fase heroica” do Modernismo 

foi especialmente rica de aventuras experimentais tanto no terreno poético como 

no da ficção.”  Em História Concisa da Literatura Brasileira, Alfredo Bosi (2015) 

saliente que:   

Entre 1930 e 1945/50, grosso modo, o panorama literário apresentava, 

em primeiro plano, a ficção regionalista, o ensaísmo social e o 

aprofundamento da lírica moderna no seu ritmo oscilante entre o 

fechamento e a abertura do eu à sociedade e à natureza [...] (Bosi, 

2015, p.312).  

  

Nesse panorama, a prosa e a poesia primordialmente tinham suas 

particularidades como: a ficção regional, nacionalismo, valorização da cultura 

brasileira e a temática cotidiana como a linguagem coloquial. Na prosa, a ficção 

urbana e regionalistas foram os maiores destaques, como afirma Alfredo Bosi 

(2015).  



  106 

Durante o século XX, a sociedade do Brasil passava por profundas 

mudanças políticas dentro e fora do país como, por exemplo, a queda da 

ditadura de Getúlio Vargas e o fim do estado novo, fundação de partidos 

políticos e a redemocratização com eleições diretas. Nesse período também 

aconteceu o fim da segunda guerra mundial. É na sombra desse contexto, em 

1945, que surge a 3a última fase do modernismo do modernismo.   

Em Manual compacto de literatura brasileira, Celso Leopoldo Pagnan 

(2010) diz que:  

[...]os autores dessa fase abordaram os aspectos sociopolíticos 

decorrentes de uma nova ordem, mas a ênfase recaiu sobre a questão 

estética, sobre a discussão em torno do ato de criar. Por esse motivo, 

a metalinguagem, isto é, a discussão em torno da linguagem literária, 

será o tom dominante dos textos desse momento. Outro ponto 

significativo é o retorno à preocupação com a forma e com o rigor do 

texto poético [...] Apesar das diferenças, o que torna esse momento 

pertencente ao modernismo de modo mais amplo é a expressão 

literária pautada pela liberdade criativa, um dos montes do século 20. 

(Pagnan, 2010, p.323).  

  

Essa geração ficou conhecida como Geração de 45, em referência ao 

ano em que começou, nesse momento em que o país vivenciava aspectos 

sociopolíticos que de alguma forma mexiam com a sociedade. Houve em um 

momento, como afirma Pagnan (2010), a abordagem desses problemas sociais 

na terceira geração, contudo o foco já era a questão estética, ou melhor dizendo, 

como a composição dessa ficção era feita. Essa liberdade criativa era um dos 

elo entre os literatos dessa geração mesmo que houvesse suas 

particularidades.  

A prosa dessa terceira geração é uma das produções mais férteis e acaba 

por destacarse a ficção urbana, regionalista e intimista. Alfredo Bosi (2015) em 

História concisa da literatura brasileira destaca o surgimento do romance 

intimista, que expõe a interioridade e a subjetividade dos personagens, o que 

veio notabilizar-se ao longo do tempo, mesmo que lentamente.  

Afirmando-se lenta, mas seguramente, vinha o romance introspectivo, 

raro em nossas letras desde Machado e Raul Pompeia (Otávio de 

Faria, Lúcio Cardoso, Cornélio Pena, José Geraldo Vieira, Cyro dos 

Anjos…): todos, hoje, “clássicos” da literatura contemporânea, tanto é 

verdade que já conhecem discípulos e epígonos. (Bosi, 2015, p.312).  

  

E mesmo que Machado de Assis e Raul pompeia sejam, 

respectivamente, considerados filiados ao Realismo e com tendências 



  107 

românticas e naturalistas, nessa época, já se ocupavam dessa interioridade dos 

personagens dentro de sua ficção. O surgimento desse tipo de romance que 

foca na análise profundeza dos sentimentos e dos pensamentos dos 

personagens, pode ser uma oposição às narrativas externas e objetivas. Obras 

nesse estilo, como dito acima, são consideradas pioneiras na literatura 

brasileira.  

Autores como, a título de exemplo, Lúcio Cardoso, com seu estilo 

existencial e psicológico, Cornélio Pena, com narrativas intimistas, continuaram 

esse hábito no século XX. Como disse anteriormente Alfredo Bosi (2015), esses 

escritores são considerados tradicionais modernos, influenciando gerações 

posteriores de escritores. O foco da introspecção romanesca, cabe ficar atento, 

segundo Almeida (2011, p. 21-22), “[...] o conceito de intimismo apresentase de 

forma distinta de acordo com diferentes autores, torna-se necessário esclarecê-

lo.” Alfredo Bosi (2006, p.41) fala em “introspecção romanesca” [...]”.  Adapta-se 

conforme a profundidade das zonas que se busca explorar.  

Alguns autores usam o sonho e o fictício em contrapartida as memórias 

do nascimento ou estados da alma dos indivíduos, também, pode ser matéria-

prima para essa introspecção romanesca.  Alfredo Bosi (2015) saliente que:   

Nem sempre a introspecção romanesca mergulha nas zonas do sonho 

e do irreal. Pode deter-se na memória da infância ou fixar-se em 

estados de alma recorrentes no indivíduo, sem que o processo 

implique necessariamente em transfiguração. À literatura visionária 

contrapôs Jung a literatura psicológica, inclinada à minuciosa 

marcação da consciência, atenta ao verossímil e próxima dos modelos 

já clássicos, de realismo interior (Tchécov, Machado de Assis, 

Katherine Mansfield…). Os quais, por sua vez, ao insistirem na 

descrição das faixas crepusculares da alma humana, abririam 

caminho para a conversão do realismo no suprarrealismo. (Bosi, 2015, 

p.334).  

  

Essa introspecção não pode sempre ocupar-se dessa transfiguração, a 

literatura pode usar crises existenciais, fatores internos, ou experiências 

externas, como traumas e crises existenciais. Nesse sentido, podem serem 

propensas a marcar a consciência e o verossímil e não distante daquilo que 

Machado de Assis usou em personagens dos seus romances.  

Em História Concisa da Literatura Brasileira, Alfredo Bosi (2015) 

evidencia a leva de romancistas e contistas que demonstram uma afirmação da 

literatura nacional.  



  108 

Firmando-se nas décadas de 40 e 50, temos um grupo vário de 

romancistas e contistas que atestam, em conjunto, a maturidade 

literária a que chegou nossa prosa de tendências introspectivas. (Bosi, 

2015, p.335).  

  

Esses escritores tiveram uma produção robusta e abordaram as cenas e 

estados do espírito da adolescência e infância e lograram seus melhores efeitos. 

Além de abordarem com notável acuidade a percepção dos mais leves matizes 

da afetividade. Também usaram a experiência cortante de neorrealismo 

psicológico junto do drama individual e saída militante e o frio desespero 

existencial.  

 

O homem e os seus sentimentos   
  

As agitações do mundo como, por exemplo, guerras, crises econômicas 

e revoluções, não afetam apenas o mundo de fora, as pessoas que vivem esses 

momentos sentem também isso de forma muito pessoal, psicológica e 

emocional. Isto é, não apenas uma bagunça de ordem social, contudo, uma 

crise nas relações entre as pessoas e na própria identidade individual. Os 

sentimentos como, medo, aflições ou pressentimento de viver combalido por 

dentro é apenas de um momento único de um período da história em específico. 

Estas emoções já existiam antes e continuaram ao longo das histórias.  

Em Teoria da Literatura, Terry Eagleton (2006) comenta que:   

O que tem dominado a história humana até agora é a necessidade de 

trabalhar, e para Freud, essa dura necessidade significa que 

precisamos reprimir algumas de nossas tendências ao prazer e à 

satisfação. Todo ser humano precisa sofrer repressão daquilo que 

Freud chamou de "princípio do prazer", em favor do "princípio da 

realidade"; para alguns de nós, porém, e possivelmente para 

sociedades inteiras, a repressão pode se tornar excessiva e nos 

transformar em doentes. (Eagleton, 2006, p.228).  

  

Em Lavoura Arcaica de Raduan Nassar, o trabalho da família é por muitas 

vezes incentivado e até visto como uma grande virtude. A união, bondade e a 

solidariedade com que uns com os outros deveriam usar é por muitas vezes 

quando a família está reunida, alvo de sermão do pai e do irmão Pedro quando 

se encontram. O ambiente familiar fechado na fazenda onde os sentimentos 

devem ser proibidos parece coadunar-se com o que Terry Eagleton comenta no 

capítulo Psicanálise, em Teoria da Literatura: Uma introdução. Esses 



  109 

sentimentos reprimidos entre eles a paixão é o que o irmão Pedro alerta na 

pensão para se tornarem vigilantes e desenvolver o autodomínio.   

[...] não escondendo nossos olhos ao irmão que necessitasse deles, 

participando do trabalho da família, trazendo os frutos para casa, 

ajudado a prover a mesa comum, e que dentro da austeridade do 

nosso modo de vida comum haveria lugar para muitas alegrias, a 

começar pelo cumprimento das tarefas que nos fossem atribuídas, 

pois se condenava a um fardo terrível aquele que se subtraísse ás 

exigências sagrados do dever; ele falou ainda dos anseios isolados de 

cada um em casa, mas que era preciso refrear os maus impulsos, 

moderar prudentemente os bons, não perder de vista o equilíbrio, 

cultivando o autodomínio, precavendo-se contra o egoísmo e as 

paixões perigosas que acompanham, procurando encontrar soluções 

para nossos problemas individuais sem criar problemas mais graves 

para os que eram de nossa estima [...] (Nassar, 1989, p.21-22).  

  

Esses conflitos se manifestam no diálogo entre André e Pedro. Nessa 

conversa o que destaca-se é o pedido para o irmão tentar conter um dos 

principais sentimentos, a paixão, que ele precisa lutar contra, além disso, o 

irmão chama de sentimento perigoso. Mais adiante, um pedido para ter cuidado 

com os maus impulsos e usar os bons com cuidado, mas acima de tudo é pedido 

moderação, isso no ambiente em que os irmãos ajudavam manter a fazenda e 

a produção dos frutos.  

Nessa perspectiva, Terry Eagleton diz que pela exigência do trabalho é 

necessário amordaçar algumas tendências ao regozijo e ao contentamento, ou 

seja, o homem por natureza é reprimido. Fazendo uma comparação em paralelo 

entre essa afirmação e a situação vivenciada na fazenda em que vivia André e 

sua família, encontram-se resquícios fortes dessa censura imposta pelo pai e 

pelo irmão Pedro nos sentimentos e nos prazeres da família.  

Coelho comenta que (2010, p.2) “naquele ambiente cerrado, é central a 

dimensão do impulso sexual ligado à liberdade individual”. Entretanto, os 

impulsos assim como os sentimentos ligados a essa emancipação individual 

eram contrários contra aquilo que era propagado. No capítulo IX na mesa onde 

todos sentam para comer e ouvir os sermões do pai, ele busca exigir dos filhos 

uma moral que desvalorize os sentimentos vivos e imediatos, como a paixão, 

em favor de uma vida pautada pela disciplina e pelo dever.  

[...] O mundo das paixões é o mundo do desequilíbrios, é contra ele 

que devemos esticar o arame das nossas cercas, e com as farpas de 

tantas afiadas tecer um crivo estreito, e sobre este crivo emaranhar 

um sebe viva, cerrada e pujante, que divida e proteja a luz calma e 

clara da nossa casa, que cubra a esconda dos nossos olhos as trevas 



  110 

que ardem do outro lado; e nenhum entre nós há de transgredir esta 

divisa, nenhum entre nós há de estender sobre ela sequer a vista [...] 

é através do recolhimento que escapamos ao perigo das paixões, mas 

ninguém no seu entendimento há de achar que devamos sempre 

cruzar os braços, pois em terras ociosas é que viceja a erva: ninguém 

em nossa casa há de cruzar os braços quando existe a terra para 

lavrar[...](Nassar, 1989, p.54-56).  

  

Essa paixão é colocada pelo pai como algo a ser evitado já que nos seus 

sermões pede contenção e vigilância. Os sentimentos parecem ser um dos 

grandes inimigos da união familiar na fazenda, diante disso, a psicanálise, 

trabalhada por Terry Eagleton em Teoria da literatura, diz que em determinadas 

situações em que há uma renúncia do prazer imediato na esperança de uma 

recompensa maior no futuro. Assim o ser humano pode tolerar algumas 

proibições dos desejos mesmo quando ele analisa se pode valer a pena. 

Entretanto, quando essa recompensa por alguma razão não vem e não tem seu 

pagamento pode-se desenvolver uma enfermidade psicológica. Como 

consequência a neurose causada por conflitos da zona inconsciente da mente 

humana que não foram tratados.  

Devido, principalmente às ideias psicanalíticas de Freud, que ousou 

radicalmente analisar sonhos, fantasias, lados “obscuros” do ser humano, as 

prosas intimistas passaram a se manifestar a partir do século XX. Na literatura, 

emoções um tanto quanto introspectivas são atribuídas aos personagens, de 

forma que experiências psicológicas, amorosas e emotivas venham à flor da 

pele. Nesse sentido, o marco foram os postulados de Freud, já que os aspectos 

do inconsciente foram primordiais no seu estudo, além de desvelar os lados que 

antes não eram dados tanta atenção. Por isso, o século XX foi o marco para a 

ficção que se utiliza dos pensamentos mais internos dos personagens na sua 

construção (Foerste; Goldmeyer, 2021).  

A resposta para o mundo em sucessivas crises e mudanças como, a título 

de exemplo, a industrialização que alterou as relações do homem com o 

trabalho, a urbanização, com o acelerado número de pessoas nas cidades e 

sem os direitos básicos, essa população campesina, que praticava agricultura 

de subsistência, deu por vez o urbano ao moderno, com a possibilidade de 

enxergar o mundo ao seu redor. Mudanças aceleradas na perspectiva 



  111 

econômica, social e política, inclusive da angústia da burguesia que ascendia. 

Isso tudo aliado às crises econômicas nas décadas de 1920 a 1950.  

Os problemas sociais também foram um dos fatores que causaram 

rebuliços nessa modernidade como, por exemplo, o crescimento demográfico, 

em virtude do êxodo rural e, consequentemente, o grande fluxo nas cidades e o 

aumento da miséria, eventos que foram registrados pelos escritores desse 

momento. Esses fatores foram algumas das principais motivações para que os 

escritores buscassem uma escrita mais reflexiva e pessoal. Entretanto, a 

trajetória do intimismo, não fica limitada a uma comum descrição dos 

sentimentos mais profundos dos personagens de uma ficção, vai para além 

disso.  

A década de 40 ficou marcada por acontecer a reformulação desse 

panorama romanesco brasileiro. A gênese literária reestruturou a exibição dos 

conflitos dos indivíduos modernos. Candido (2008 apud SILVA, 2017, p.15), 

identifica uma variação entre os novos autores a partir do decênio de 40 e os 

romancistas ideológicos de 30, isto é, constitui-se uma diferenciação na 

focalização da narrativa entre a preocupação político-social e a preocupação 

estética. As novas obras literárias empreenderam linguisticamente rumo à 

subjetividade.    

Nessa renovação estética, as narrativas passam a relacionar-se de 

maneira intrínseca com o engajamento social., pois sua organização 

narrativa realiza uma investida na subjetivação do romance. [...] Dá-

se, assim, uma transição da abordagem literária do homem moderno, 

concentrando-se da perspectiva da existência no mundo para a 

existência em si mesmo. (Silva, 2017, p.16).  

  

Ocorre, nesse contexto, como constata Bosi (2017. p.318) “um plano 

ficcional que configura a cisão homem/mundo em termos de retorno à esfera do 

sujeito”. Concerne a visão do drama humano, com ponto de partida nos conflitos 

interiores e da constituição do espírito existencial. Essa mudança de foco é o 

que interessa a essa literatura do mundo. A matéria subjetiva cravejada nesses 

personagens são revelações máximas nas classificações da narrativa.  

Os conteúdos da consciência nos seus vários momentos de 

memórias, fantasias ou reflexão, esbatem-se os contornos do 

ambiente, que passam a atmosfera; e deslocamse o eixo da trama do 

tempo “objetivo” ou cronológico para a duração psíquica do sujeito. 

(Bosi, 2017, 393).  

  



  112 

Esses personagens são a mostra da matéria e vivem nesse mundo do 

deslocamento do tempo objetivo. Esse processo tem como resultado uma 

experiência do tempo que é vivida de forma subjetiva, não reto e muitas vezes 

não se situa em determinado tempo, como expõe em exame de memória, 

devaneio ou sonho. Dessa forma, a linguagem do romance trabalhada de forma 

ácida para a exteriorização do indivíduo no mundo, isto é, no elo meio/sujeito, 

agora permite o tom psicológico e o entendimento do íntimo em si. Consoante 

Melo (2005, p.17) diz que:  

O intimismo está presente no romance contemporâneo, e suas vagas 

definições vão ao encontro do desconcerto proveniente do mundo em 

crise. O ser, não encontrando respostas à sua volta, busca-se dentro 

de si, representando assim a linguagem do silêncio. Os diálogos entre 

personagens tornam-se secundários, e, quando aparecem, são 

perseguidos pela incompreensão, o que as leva à mutilação. A crise 

da palavra conduz o ser humano ao silêncio, ao refúgio, por meio da 

solidão. Dessa forma, há um abismo entre o que as personagens 

aparentam ser - a sua casca - e o que elas realmente são - a sua 

essência. (Melo, 2005, p.17).  

  

Desse modo, Cimara Valim de Melo (2005) mostra como o intimismo 

contemporâneo está presente nas obras romanescas. Com destaque em que 

ocorre a manifestação em um momento de crise social e existencial. A 

pesquisadora observa que, perante a falta de soluções externas, o homem volta 

para si na tentativa de desvendar suas próprias emoções e pensamentos. Este 

mudar de posição é chamado de ação introspectiva e é descrito como a  

“linguagem do silêncio", em que essas palavras são escassas para viabilizar 

essas complexidades próprias do ser.   

  

O erotismo, interdito e a transgressão do narrador-personagem André  

O erotismo é intrínseco a vida do homem e algo do seu interior. Bataille 

diz que (1987, p.20) “[...]Nisso nos enganamos porque ele procura 

constantemente fora um objeto de desejo. Mas este objeto responde à 

interioridade do desejo. A escolha de um objeto depende sempre dos gostos 

pessoais do indivíduo[...]” A natureza profunda do desejo humano, em especial 

de André, personagem de Lavoura Arcaica, sugere que, externamente, o 

homem pode até buscar um objeto de desejo, todavia, na verdade, ao buscar 

do lado de fora, esse objeto tem ligação com a sua essência mais profunda.  



  113 

Conforme Bataille (1987), as preferências para um objeto de desejo, em 

destaque Ana, irmã de André, não pode ser considerado aleatório, contudo está 

visceralmente ligado às preferências particulares, a suas tendências e a sua 

história de vida. Assim, quando essa paixão é voltada para uma mulher que 

seria unanimidade e escolhida por todos, é dada importância a algo que não 

consegue ser manifesto por palavras, nem por suas qualidades. Nesse sentido, 

Ana toca o íntimo de André e desperta essa conexão, tanto que, por ele, os dois 

se casariam. Desse modo, Bataille (1987) evidencia que:  

O erotismo, eu o disse, é aos meus olhos o desequilíbrio em que o 

próprio ser se põe conscientemente em questão. Em certo sentido, o 

ser se perde objetivamente, mas nesse momento o indivíduo 

identifica-se com o objeto que se perde. Se for preciso, posso dizer 

que, no erotismo, EU me perco. Não é, sem dúvida, uma situação 

privilegiada. Mas a perda voluntária implicada no erotismo é flagrante. 

(Bataille, 1987, p.21).  

  

Nesse sentido, o erotismo é considerado um estado de desequilíbrio em 

que o próprio homem coloca-se intencionalmente em perigo, de modo que 

mergulha na experiência que desafia sua identidade fixa. Nesse contexto, ocorre 

uma perda objetiva de si (não vai ser o que era) mas, paradoxalmente, ele se 

descobre com essa perda, e com esse momento de ruptura. Então no erotismo 

o “eu” se perde, não como acidente mais como um ato intencional. Não sendo 

uma condição de vitória ou sublime, todavia, uma entrega extrema, nas quais a 

autodestruição voluntária se torna evidente. Partindo para a obra nassariana 

temos a caracterização do erotismo.  

Segundo Santos (2014):  

A composição estética da trama nassariana revela com veemência a 

força dos antagonismos profano/sagrado, interdição/desejo. A eficácia 

poética das palavras jorradas de André, o filho que se assemelha a 

um trem sem direção, rompendo os limites da ordem paterna, reside 

na relação estreita que pai e filho mantêm com a vida e a morte, que 

caracterizam a experiência do erotismo [...] (Santos, 2014, p.35)  

  

 Essa ligação entre André e seu Pai é também um elemento central na 

vivência do erotismo, pois ele agrega diversos conceitos, exemplificando a 

violência, animalidade, perda de si, prazer e dor. Partindo desse princípio, o 

erotismo nos animais colocam a sexualidade para a reprodução que também é 

comum nos homens. Entretanto, só o homem usa ela para o erotismo. Como já 

indicava Bataille (1987, p. 20):  



  114 

O erotismo do homem difere da sexualidade animal justamente no 

ponto em que ele põe a vida interior em questão. O erotismo é na 

consciência do homem aquilo que põe nele o ser em questão. A 

própria sexualidade animal introduz um desequilíbrio e este 

desequilíbrio ameaça a vida, mas o animal não o sabe. Nele nada se 

abre que se assemelhe com uma questão. (Bataille, 1987, p. 20).  

  

Outra grande diferença, conforme Bataille (1987), seria que os animais 

não sabem da finitude da vida. É nessa alternância dos interditos que acontece 

o distanciamento do animal. Sendo que ele escapa dessa brincadeira excessiva 

da reprodução e da morte, em contrapartida, o animal é submisso sem 

impedimento. Santos diz que (2014, p.36), “[...] Dessa forma, é da sexualidade 

interditada que nasce o erotismo. Entretanto, é no movimento segundo, o da 

transgressão (também presente no erotismo), que o homem se conecta mais 

uma vez ao animal [...]”. A partir esses dois conceitos chaves e simultâneos se 

faz corrente no erotismo: transgressão e interdito.  

O interdito é uma proibição necessária para o caráter da experiência do 

indivíduo e para as condições do erotismo. Dessa forma, o gênero humano usa 

as restrições para impor limites — tendo como exemplo os interditos — que 

operam as condutas e os desejos. Mas, não são apenas fora indivíduos, porém 

revelam uma exigência em que é preciso instituir divisões nas condutas dos 

sujeitos.  Intimamente ligado ao interdito, logo, surge a transgressão que é a 

violação daquilo que é considerado padrão ou mandamento. Assim, a 

mobilidade da transgressão é constante, por ventura, quando se descumpre, 

retoma o interdito, quando este sobrevém outra vez em nova violação. Conforme 

Bataille (1987, p.42), “Não existe interdito que não possa ser transgredido. 

Frequentemente a transgressão é admitida, frequentemente mesmo ela é 

prescrita”. Seguindo essa lógica, quanto mais elevado for esse interdito, mas 

essas transgressões se tornam possíveis.  

Assim, na obra de Nassar, o desejo de André por Ana, sua irmã, o 

personagem experimenta diversos sentimentos como a decepção, aflição e o 

prazer. Conforme Santos (2014, p.40) “[...] esse desejo é a transgressão intensa 

que consome os alicerces já não tão firmes da família”:  

Era Ana, era Ana, Pedro, era Ana a minha fome’, explodi de repente 
num momento alto, expelindo num só jato violento meu carnegão 
maduro e pestilento, ‘era Ana a minha enfermidade, ela a minha 
loucura, ela o meu respiro, a minha lâmina, meu arrepio, meu sopro, 
o assédio impertinente dos meus testículos’ gritei de boca 



  115 

escancarada, expondo a textura da minha língua exuberante (Nassar, 
1989, p. 107).  

  

Nesse trecho, André revela ao irmão Pedro, suas intenções através da 

fala visceral e caótica. Isso demonstra uma experiência física e emocional que 

perpassa o comum. Desse modo, André transgride sua identidade individual, 

pois nessa experiência do excesso acontece a perda do eu. Ele claramente 

revela seus desejos antes ocultos em relação a irmã. André é instigado por uma 

atração que passa os limites do entendimento comum. Ele quer dispor e usála, 

o desejo pela irmã é ardente. No livro está no momento em que encontra o irmão 

e nas suas reminiscências.   

[...] e não tardava Ana, impaciente impetuosa, o corpo de campônia, a 

flor vermelha feito coalho de sangue prendendo de lado os cabelos 

negros e soltos, essa minha irmã que, como eu, mais que qualquer 

outro, trazia a peste no corpo, ela varava então o círculo que dançava 

e logo eu podia adivinhar seus passos precisos de cigana se 

deslocando no meio da roda, desenvolvendo com destreza gestos 

curvos entre as frutas, e as flores dos cestos, só tocando a terra na 

ponta dos pés descalços [...] (Nassar, 1989, p. 29).  

  

É latente em André esse ímpeto pela irmã, pois ele a encara como um 

objeto de desejo. Na família ele sempre via algo diferente nela e de todas era a 

que mais chamava sua atenção. Ele tem que lutar contra esse desejo reprimido 

dia após dia na fazenda. Entretanto, em determinado momento, o personagem 

pratica sexo com um animal da fazenda, outra norma social transgredida, que 

revela um lado sombrio e perverso do personagem. Apesar de o pai conservador 

e dogmático, que representa a ordem na fazenda da família, estar presente, 

André ainda consegue transgredir essas normas familiares.  

  

A paixão do narrador-personagem André  

  
Era Ana, era Ana, Pedro, era Ana a minha fome “explodi de repente 

num momento alto, expelindo num só jato violento meu carnegão 

maduro e pestilento, “era Ana a minha enfermidade, ela a minha 

loucura, ela o meu respiro, a minha lâmina, meu arrepio, meu sopro, 

o assédio impertinente dos meus testículo” gritei de boca 

escancarada, expondo a textura da minha língua exuberante, 

indiferente ao guardião escondido entre meus dentes, espargindo 

coágulos de sangue, liberando a palavra de nojo trancada sempre em 

silêncio,[...] (Nassar, 1989, p.107-108).  

  



  116 

O adolescente André em um jorro sela o ponto crucial da tensão no 

coração da família de descendência libanesa tradicional. Nesse momento em 

que o personagem e narrador confessa seu amor por Ana, brota de modo 

demasiado e com uma linguagem direta para o seu irmão que é o ouvinte. Ele 

acaba por revelar o que havia no seu coração de forma visceral, violenta e com 

uma imagem corporal e emocional intensa. Assim, nesse instante, por volta da 

parte final da “Partida”, ele declara a sua “fome” o desejo caliginoso através 

dessa declaração explícita.  

Esse é o momento em que essa paixão - violenta e transgressora- fica 

perceptível ao irmão pela primeira vez no romance, tanto que André até então 

esconde esse fato, que no seu inconsciente, sempre foi revelado. Nesse trecho, 

André revela uma dualidade sentimental compreendida entre a dor e o prazer 

em que essa relação com a irmão é dividida em desejo e autodestruição. Ele 

também traz uma carga sexual manifesta e ao mesmo tempo da opressão, esse 

êxtase violento, quase animal, onde o corpo não se controla por Ana.  

Ela não é apenas essa pessoa, mas uma força que o domina, corroendo-

o mentalmente. O grito sugere um transbordamento das emoções reprimidas 

após a fuga, logo, depreende-se que esse é o momento de epifania brutal, onde 

o narrador e personagem, dominado por Ana, explode neste ato 

simultaneamente destrutivo em que essa libertação é verbal como se o 

adolescente André estivesse vomitando sua própria essência, portanto o sangue 

serve como essa metáfora.   

André, novamente, agora na presença da irmã com quem nutria uma 

paixão, quando ela estava na capela, considerando o capítulo 15, em que ele 

fala:   

[...] mas estou cansado, querida irmã, quero fazer parte e estar com 

todos, não permita que eu reste à margem, e nem permita o 

desperdício do meu talento, que todos perdem; mais do que já sei, 

aprenderei ainda muitas outras tarefas, e serei sempre zeloso no 

cumprimento de todas elas, sou dedicado e caprichoso no que faço, e 

farei tudo com alegria, mas pra isso deve ter um bom motivo, quero 

uma recompensa para o meu trabalho, preciso estar certo de que me  

poder apaziguar a minha fome neste pasto tóxico, preciso do teu amor, 

querida irmã, e sei que não exorbito, é justo o que te peço, é a parte 

que me compete, o quinhão que me cabe, a ração a que tenho direito”, 

e, fazendo pausa no fluxo de minha prece, aguardei perdido em 

confusos sonhos, meus olhos caídos no dorso dela, meu pensamento 

caído numa paragem inquieta, mas tinha sido tudo inútil, Ana, me 

escute, é só o que te peça” [...] (Nassar, 1989, p.123-124).  



  117 

  

A jovem estava na capela inerte e em quietude e o irmão dirige suas falas 

para ela, falas ditas com coragem, em que idealiza os compromissos e os 

sentimentos e rogando por companheirismo e em busca de ser correspondido. 

Conforme Postay (2024, p.135) “Ana em nenhum momento do romance jura 

amor ao irmão ou declara sentir qualquer coisa por ele. Mas André deseja Ana 

e acredita ser este fator suficiente para constrangê-la a realizar suas vontades.” 

Ele acredita que por causa de sua afeição Ana será a sua companheira, mesmo 

que isso signifique um escândalo para essa família de tradições mediterrâneas.   

Assim, ele declara, está sob um cansaço emocional e espiritual e por isso 

sugere um sentimento de exclusão algo que perpassa toda a experiência 

familiar e pessoal. Esse trecho revela a voz de forma profunda e dilacerada de 

André, o narrador, dirigindo-se à sua irmã Ana, com quem mantém uma relação 

marcada pelo incesto e pelo sofrimento existencial. Postay (2024, p.135) 

argumenta que “[...] Ao exigir o amor da irmã afirmando ser este “o quinhão” que 

lhe cabe, André reforça uma cultura paternalista, que confere ao homem direito 

de posse sobre a mulher.” Esses sentimentos dele também são dúbios, haja 

vista que há um sentimento velado contra o pai, irmãos e a família, que o 

menospreza, mesmo André sendo homem e que vivi em um seio familiar 

conservador.  

Esse pedido é em vão à irmã, pois ele aguarda uma resposta, porém o 

que se depara é com a frustração e o silêncio misturado com seus sentimentos 

que indicam um estado de agonia emocional, delírio e confusão interna. No fim, 

o adolescente André verifica que seu clamor não tem o resultado esperado e 

Ana não corresponde. Isso transmite desespero e afastamento, ele fica preso 

em uma areia movediça que é o amor não correspondido após revelar o centro 

do seu sofrimento: a fome de amor e o desejo insaciável por Ana.   

Andrade e Menezes (2009) argumenta que:  

É imprescindível atentar para o fato de que é justamente nesse desejo 

de manter a família unida que nasce o desejo de André e Ana, que ao 

invés de unir a linhagem acaba afastando-a e corrompendo, ao menos 

no que concerne ao desejo do pai. (Andrade; Menezes, 2009, p.129).  

  

É nesses sermões do pai que esse desejo de união fica latente em que 

essa relação de dependência um com o outro é o alicerce, pois, conforme disse 



  118 

acima Andrade e Menezes, a motivação desse desejo pela irmã, parte dessa 

aspiração coletiva de manter unida a relação entre a família em que se um 

caísse todos iriam juntos.  

(...) o desejo da vida que passa a consumir e a destruir as coisas 

exteriores para sua própria preservação, a consciência desejando 

afirmar-se   pela   supressão   da   exterioridade imediata   que   a   

sustenta.   (...)   a efetuação do desejo passa pelo desejo de suprimir 

a outra consciência submetendo-a a nossa, de tomar posse da 

consciência alheia e obrigá-la a nos reconhecer como humanos, de tal 

maneira que o desejo de cada um só possa efetivar-se pela mediação 

de uma perda.  (Novaes, 2001, p.24).  

  

Nesse ambiente cerrado da fazenda, como disse Novaes, o desejo de 

continuar vivo acaba por consumir o que está na parte de fora, ou seja, faz o 

uso do mundo externo como alternativa para se manter, como uma planta que 

precisa se alimentar e consumir os recursos. Isso pode ser considerado uma 

atitude de autopreservação do irmão, além de acabar com essa dependência 

externa além dele está em busca de uma autenticidade. O tempo todo o 

adolescente André tenta realizar esse desejo que só se realizará quando ele 

conseguir vencer e dominar a consciência da irmã Ana, mesmo que isso 

signifique apropriar-se simbolicamente dela.  

No fim, para a realização desse desejo implica no sacrifício do outro, da 

sua liberdade, autonomia e no domínio de Ana. Conforme Andrade e Menezes 

(2009, p.129) “André vê nas palavras de união a forma de realizar seu desejo e 

isentar-se da culpa, mas erra em suas reflexões ao ser tomado por uma cegueira 

na ânsia do seu prazer [..]”. Essa descoberta é de que os irmãos não precisavam 

buscar fora para encontrar o que necessitavam para viver bem, já que dentro do 

ambiente familiar supriria tudo isso, por isso o pai sempre dizia nos sermões que 

a verdadeira felicidade apenas poderia ser encontrada no seio familiar. Nessa 

perspectiva, é nesse seio familiar que nasce esse desejo pela irmã que começa 

na infância de André com o papel materno sendo culpado. Para refletir sobre 

isso, considerando o capítulo 20, em que o narrador e personagem aborda:  

[...] entre tantos aromas esfregados na nossa pele, fomos 

entorpecidos pelo mazar suave das laranjeiras; que culpa temos nós 

dessa planta da infância, de sua sedução, de seu viço e constância? 

que culpa temos nós se fomos duramente atingidos pelo vírus fatal 

dos afagos desmedidos? que culpa temos nós se tantas folhas tenras 

escondiam a haste mórbidas desta rama? que culpa temos nós se 

fomos acertados para cair na trama dessa armadilha? [...] (Nassar, 

1989, p.128-129).  



  119 

  

André responsabiliza a sua paixão por Ana pelos exageros na infância de 

sua mãe. Conforme Andrade e Menezes (2009, p.135) “Por não poder possuir 

a sua mãe como “deseja” André transfere toda essa paixão por Ana, mas mesmo 

assim vai contra toda a tradição da família. [...] ou seja, mais uma vez ele culpa 

o excessivo carinho da mãe por estar “pecando” [...]”. Nesse sentido, as autoras 

afirmam que foi a partir disto o germe para que o irmão adolescente transferisse 

a sua paixão represada a Ana. Desse modo, o complexo de Édipo caracterizado 

como “[...]relação estabelecida entre a mãe e a criança, uma relação de 

cuidados, faz a criança supor a mãe como objeto de seu desejo, com a intrusão 

paterna entre desejante e desejada, inicia-se o registro de castração. (Andrade; 

Menezes, 2009, p.133-134).  

A criança André atravessa toda a infância marcada por esse complexo, e 

a culpa pelo incesto se torna evidente, ainda que, na adolescência, ele não se 

perceba como o causador. Assim, o complexo de Édipo opera no inconsciente, 

oferecendo respostas para as questões familiares, nas quais ele pré-estabelece 

seus próprios caminhos. Para ilustrar isso, considerando o capítulo 20, em que 

André fala da sua mãe:  

[...] te chamo ainda à simplicidade, te incito agora a responder só por 

reflexão, te exorto a reconhecer comigo o fio atávico desta paixão: se 

o pai, no seu gesto austero, quis fazer da casa um templo, a mãe, 

transbordando no seu afeto, só conseguiu fazer dela uma casa de 

perdição[...] (Nassar, 1989, p.134).  

  

Ele faz um chamado à irmã para afastar-se das emoções excessivas do 

instante e confusas e para refletir com serenidade sobre essa situação. Ao 

mesmo tempo que se conforma sobre essa paixão quando diz que é algo mais 

antigo e inevitável. Ele ainda diz que o pai tentou transformar a fazenda em um 

lugar sacro e puro, regido pelas normas e pela fé. Por outro lado, a mãe é 

instigada pelo afeto. Mas, conforme André, essa abundância de afeição, em 

contraste com os limites do pai, foi o principal responsável por esse 

desregramento e a casa virou um espaço de danação, por exemplo, o desejo 

impuro dele por Ana.  

   

 

 



  120 

Transgressão perversa de André   

  
[...] tinha nos olhos bem imprimidos dois traços de tristeza, cílios 

longos e negros, era nessa postura mística uma cabra predestinada; 

Sudanesa foi trazida à fazenda para misturar seu sangue, veio porém 

coberta, veio pedindo cuidados especiais, e, nesse tempo, 

adolescentes tímido, dei os primeiros passos fora do meu 

recolhimento: saí da minha vadiagem e, sacrílego, me nomeei seu 

pastor lírico: aprimorei suas formas, dei brilho ao pelo, dei-lhes colares 

de flores, enrolei no seu pescoço longos metros de cipó-de-são-

caetano, com seus frutos berrantes e pendantes como se fossem 

sinos; Schuda, paciente, mais generosa, quando uma haste mais 

túmida, misteriosa e lúbica, buscava no intercurso o concurso do seu 

corpo.(Nassar, 1989, p.19).  

  

O adolecente mantinha contato com os animais, a cabra chamada de 

Schuda ou sudanesa foi de início a que ele a conduziu com cuidado de “amante 

extremoso” dentro de um quadro de estacas bem plantadas. Essa cabra surge 

como um símbolo desse despertar sexual de André dentro dessa fazenda da 

família de costumes mediterrâneos. Melo diz que (2011, p.10) “a sexualidade 

humana é passível das mais variadas formas e modos de expressão, 

construindo-se a partir das pulsões – que não possuem objeto definido, podendo 

deslizar para objetos substitutos[...]”. André marca com essa cabra um estado 

transgressor perverso. Ele ultrapassa os limites e aquilo que é socialmente 

aceito ao praticar zoofilia na fazenda da família.  

Com esse ato o adolescente ultrapassou livremente as balizas da 

moralidade e do próprio pai com intenção de obter prazer nesta violação através 

da prática de zoofilia.  

Raphael Bessa Ferreira (2024) argumenta que:  

O incesto, a zoofilia, a bebedeira, o ócio e tudo o que é interdito, mas 

que consome a alma do narrador-personagem, André – o 

ambientando a sempre estar à margem da figura paterna e dos 

preceitos de ordenamento do mundo conforme visão opressora dos 

desvios –, é o mote da narrativa.  

  

Nesse sentido, a sexualidade de André se manifesta nesse contexto e 

envolve suas fantasias e os seus desejos, desse modo a cabra é um grande 

símbolo e não se reduz apenas ao ato sexual. Essa sexualidade não é fixa, por 

isso difere da iniciação sexual de qualquer outra pessoa, em que a pulsão do 

adolescente André não tem um alvo específico pré-definido, por isso que a cabra 



  121 

Schuda é esse objeto de estimulação. Conforme disse acima Melo, o desejo 

humano pode se dirigir a objetos ou pessoas dentre as mais diversas maneiras.   

Esses interditos nesse contexto consomem, mas ao mesmo tempo 

revelam sobre o interior do narrador-personagem André. O interdito ligado à 

zoofilia significa uma proibição moral. Não se pode fazer sob pena dessa 

desarmonia na casa. Todavia André ultrapassa esses limites postos pelo 

interdito, ou seja, rompe com a norma, assim ele torna-se um transgressor em 

que esse ato tem um caráter de desejo.  

A cabra de nome sudanesa segue-se ainda no capítulo 4, em A Partida, 

em que André dominado pelo instinto sexual contínua a descrição sensual do 

animal:  

[...] a primeira vez que vi Sudanesa com meus olhos enfermiços foi 

num fim de tarde em que eu a trouxe para fora, ali entre os arbustos 

floridos que circundam seu quarto agreste de cortesã: eu a conduzi 

com cuidado de amante extremoso, ela que me seguia dócil pisando 

suas patas de salto, jogando e gingando o corpo ancho suspenso nas 

colunas bem delineada das pernas; era do seu corpo que passei a 

cuidar no entardecer, minhas mãos humosas mergulhadas nas bacias 

de unguentos de cheiros vários, desaparecendo logo em seguida no 

pelo franjado e macio dela; mas não era uma cabra lasciva, era uma 

cabra de menina, um contorno de tetas gordas e intumescidas, 

expondo com seus trejeitos as partes escuras mais pudentas, toda 

sensível quando o pente corria o pelo gostoso e abaulado do corpo; 

era uma cabra faceira, era uma cabra de brincos, tinha um rabo 

pequeno que era um pedaço de mola revestido de boa cerda, tão 

reflexivo ao toque leve, tão sensitivo ao carinho sutil e mais suave de 

um dedo[...](Nassar, 1989, p.18).  

  

Nesse momento André leva a cabra para fora do quarto e seu ato é 

permeado pelo erotismo. Ele descreve Sudanesa como uma amante ou uma 

mulher desejada, visto que ele feminiza seus traços e a coloca entre um objeto 

de desejo. Além de fazer uma descrição sensual quase humana e uma 

exposição que a coloca no limites entre o erótico e o inocente. Esses seus 

gestos de acariciar e cuidar do corpo é uma forma de expressão em que sua 

sexualidade perversa usa desse meio, mas também, devido ao contexto em que 

vivia, pode ser expressão de uma sexualidade profundamente carente nesse 

ambiente repressivo assim essa cabra pode ser a saída para essas energias de 

André.  

Desprovidos do senso de moralidade, dominados pelo instinto sexual, 

procuram satisfazê-lo a qualquer custo. André, ainda criança e pré-

adolescente, vagava pelo sítio com os hormônios em desesperada 



  122 

ebulição. Para aplacar essa ânsia – prática usual no interior rural – 

teve a sua iniciação sexual com uma cabra[...] (Migliorança,2009, 

p.21).  

  

André não respeita esse código de costume que reprime mesmo a figura 

do pai sendo central, tanto Ana como ele são desprovidos da sensatez. Essas 

forças internas de André não se moldam às normas sociais e destacam a 

urgência da satisfação do desejo usando vias transgressoras desviantes.  

Ainda jovem e solitário e em crise sexual, a puberdade lança uma 

ebulição de desejos que ele não compreende. Esse ambiente silencioso e rural 

faz com que potencialize esse desejo, haja vista que não se tem um espaço 

para falar tampouco vivê-lo de modo livre. Desse modo, essa iniciação é um 

retrato real quando esse libido é rejeitado, interditado e deixado sem rumo. 

Assim, André continua sua descrição, considerando o capítulo 4 em A Partida, 

em que a rotina de Sudanesa é descrita na fazenda:  

Sudanesa (ou Schuda) era assim: farta; debaixo de uma cobertura de 

duas águas, de sapé grosso e dourado, ela vivia dentro de um quadro 

de estacas bem plantadas, uma ao lado da outra, que eu nos primeiros 

tempos mal ousava espiar através das frinchas; era numa vasilha de 

barro fresca e renovada toda as manhãs que ela lavava a língua e 

sorvia a água, era numa cama bem fenada, cheirosa e fofa, que ela 

deitava o corpo e descansava a cabeça quando o sol lá fora já estava 

a pino; tinha um cocho sempre limpo com milho granado de debulho 

e um capim verde bem apanhado onde eu esfregava a salsa para 

apuralher o apetite[...] (Nassar, 1989, p.17-18).  

  

Essa relação com os animais era íntima em que ele descreve 

minuciosamente as características físicas da cabra. Além disso, eles reforçam 

a ideia de extremo cuidado principalmente por André. Desse modo, ele revela 

ter extremo fascínio, desejo e respeito, atitudes diferentes pois, conforme André 

no início, mal ousava olhar para o animal. Entretanto, a linguagem humaniza e 

erotiza esses gestos e ele desenvolve carinho com o animal sendo sua visão 

narradora amorosa e devocional. Isso demonstra que ela se aproxima de uma 

figura feminina idealizada retratada com uma sensualidade. Assim, depreende-

se que André tem uma maneira distorcida de cuidar do tesão e da sua afeição 

e que pode ter como causa o ambiente familiar.  

  

 

 



  123 

Considerações Finais  

  

A obra de Raduan Nassar publicada em 1975 em que a família de 

descendência libanesa tem o pai Iohána como maior representante da figura 

patriarcal e da tradição. O narrador e personagem André reconstroi sua vida em 

um processo não linear, iniciando pela sua fuga até sua infância na fazenda 

familiar, onde vive de forma desviante, em um ambiente no qual as regras 

morais são constantemente transgredidas. Com base nisso as discussões 

levantadas nesse trabalho buscou explorar a presença do intimismo voltado ao 

narrador e personagem André em que seus sentimentos mais íntimos foram 

objetos de estudos.  

O intimismo, presente anteriormente em obras de autores como Machado 

de Assis e Raul Pompéia, ganha uma prosa mais robusta na geração 

modernista. As obras dos autores modernistas apresentam características que 

os situam dentro da prosa intimista da terceira geração, consolidando, assim, o 

uso dessa técnica na literatura. Nesse sentido, buscou-se por meio de Alfredo 

Bosi (2015), Celso Leopoldo Pagnan (2010) e Raquel Laurino Almeida (2011) e 

entre outros autores, compreender o intimismo em perspectivas teóricas 

voltadas à literatura brasileira e à geração modernista enquanto origem.  

Também através de Terry Eagleton (2006), Victor de Almeida Coelho 

(2010), Cimara de Melo Valim (2005), Clarice Helena Schütz Foerste e Marguit 

Carmen Goldmeyer (2021) e Wellington Pereira da Silva (2017) pesquisou-se 

sobre o homem e os seus sentimentos como motivador para essa literatura que 

busca representar o mundo em transformação, como as mudanças de 

perspectivas em relação ao seu interior influenciam, haja vista que as 

transformações sociais são desencadeadoras de desordem.  

Para abarcar sobre as proibições em que o adolescente André é 

submetido e os interditos em suas condutas transgressoras, buscou-se por meio 

de Georges Bataille (1987) e Ana Beatriz Germano Santos (2014), compreender 

essas relações dentro da narrativa em que o filho transgressor pratica, por 

exemplo, relação amorosa com a irmã Ana e o irmão Lula, masturbação e a 

zoofilia.   



  124 

Os pensamentos relacionados aos sentimentos vividos na fazenda são 

apresentados por meio das técnicas do fluxo da consciência, recurso pelo qual 

os personagens expressam diretamente os seus pensamentos. Essas técnicas 

foram estudadas com o aporte teórico de Robert Humphrey (1976) e Alfredo 

Leme Coelho de Carvalho (1981), que constituem a base teórica utilizada na 

abordagem dessa obra romanesca para a identificação dos estados de 

consciência. Assim, Renatto Macedo Bonin (2020) e Deise Ellen Piati (2012) 

também contribuíram para a discussão em torno de Lavoura arcaica.  

A paixão de André nasceu, segundo o próprio narrador e personagem, 

do afeto desmedido da mãe em que André sofreu com o complexo de Édipo. 

Para discutir sobre isso Adauto Novaes (1990), Leandro Postay (2024), Carla 

Vanessa Santos Andrade e Cristiane da Costa Menezes (2009) tiveram aportes 

teóricos importantes para discutir sobre por qual e como isso foi um dos motivos 

dessa paixão pela irmã Ana. Buscou-se de igual modo também por meio de 

Vivian Nickel (2012) desvendar porque os personagens optam por essa mudez 

e vivem nos seus pensamentos traumas que muitas vezes não são expostos, e 

para estudar a transgressão perversa de André, utilizou autores como Maidi 

Migliorança (2009), Raphael Bessa Ferreira (2024) e Maria de Magdala 

Esmeraldo Melo (2011).  

O que constatou-se foi que o protagonista André é o fio condutor desta 

narrativa em que o intimismo foi útil para decifrar quais os sentimentos mais 

profundos de André ligados a paixão e a transgressão dentro dessa fazenda. 

Isso influenciou a forma como foi apresentado esses pensamentos através do 

fluxo da consciência, nesse sentido André expressou através do monólogo 

interior em diversos capítulos, nos quais o narrador e personagem registra o 

conteúdo de sua mente, inclusive por meio de longas reflexões. Além disso, 

também foi encontrada a técnica fundamental impressão sensorial no capítulo 

11 pelo qual o fluxo da consciência também se apresenta.  

A análise constatou o intenso sofrimento do protagonista, que já 

apresentava sinais mesmo antes de sua fuga, ainda que de forma discreta. 

Assim, em sua consciência a revolta era clara, mas silenciada aos familiares. 

Dessa forma, foi possível investigar e encontrar a matéria bruta desse indivíduo 

cujo os sentimentos mais profundos foram encontrados. Com a revisão da prosa 



  125 

intimista da terceira geração do modernismo, observou-se que esse romance 

de Raduan Nassar não pode ser considerado isolado, uma vez que, antes dele 

outros autores na literatura brasileira já desenvolviam uma prosa robusta e 

voltada à introspectiva.  

Desse modo, a presente pesquisa buscou responder sobre o intimismo 

em Lavoura Arcaica de Raduan Nassar, com base no silêncio, a incompreensão, 

os conflitos e nas transgressões. Além disso, acreditou-se ter respondido à 

seguinte questão: como o personagem André desenvolve o intimismo em 

Lavoura Arcaica de Raduan Nassar. Assim, considera-se que a pergunta de 

pesquisa foi plenamente respondida, pois evidenciou que a pesquisa sobre o 

intimismo é revelador para estudo do interior do personagem André como 

central para depreender sobre o sofrimento, o silêncio e a transgressão.  

  
  
Referências  
  

ALMEIDA, Raquel Laurino. Um mosaico intimista em Vazio plano e 
Inventário das cinzas, de Rachel Jardim, 2011. 116 f. Dissertação (Mestrado 
em Letras – área de História da Literatura) – Instituto de Letras e Artes, 
Universidade Federal do Rio Grande, Rio Grande. 2011.   

ANDRADE, Carla Vanessa Santos. MENEZES, Cristiane da Costa. Lavoura 
Arcaica: Tradição, desejo e Religião. Revista Fórum Identidades, Itabaiana, 
v.05, n.05, p. 123-136, jan./jun.2009.  

BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. 50. ed. São Paulo: 
Cultrix, 2015. BATAILLE, Georges. O erotismo. Tradução de Antonio Carlos 
Viana. Porto Alegre: L&PM, 1987.  

BONIN, Renatto Macedo. A anulação da ordem e a representação da 
consciência em Lavoura Arcaica, de Raduan Nassar, 2020. 100f. 
Dissertação (Mestrado em Estudos Literários) - Universidade Estadual de Mato 
Grosso, Tangará da Serra, 2020.   

CARVALHO, Alfredo Leme Coelho de. Foco Narrativo e Fluxo de 

Consciência: questões de teoria literária. São Paulo: Pioneira, 1981.  

CANDIDO, Antônio. Literatura e Sociedade. 10. ed. Rio de Janeiro: Ouro sobre 
azul, 2008. P. 177-145.  

COELHO, Victor de Oliveira Pinto. A Lavoura Arcaica e a semente do mal: uma 
análise da obra de Raduan Nassar. Revista Eletrônica Literatura e 
Autoritarismo, Santa Maria, n. 16, v.1, p. 28-55, 2010.  



  126 

EAGLETON, Terry. Teoria da literatura: uma introdução. Tradução Waltensir. 
6. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006.  

FOERSTE, Clarice Helena Schütz; GOLDMEYER, Marguit Carmen. Intimismo: 
de que forma personagens literários podem contribuir para promover o 
autoconhecimento?. Revista Acadêmica Licencia&acturas, v. 9, n. 1, p. 41-
50, 2021.  

FERREIRA, Raphael Bessa. Interditos do corpo, do prazer e da liberdade na 
Lavoura Arcaica. Revista Margens, Belém, n.31, v.18, Jul-Dez. 2024.   

HUMPHREY, Robert. O fluxo da consciência: um estudo sobre James 

Joyce, Virgínia Woolf, Dorothy Richardson, William Faulkner e outros. 

Tradução de Gert Meyer. Revisor técnico Afrânio Coutinho. São Paulo: McGraw-

Hill do Brasil, 1976.  

MIGLIORANÇA, Maidi. Monteiro Lobato, Graciliano Ramos, João Guimarães 

Rosa e Raduan Nassar: Um olhar através do século XX. Dia dia educação, 

Curitiba. n.v., p.1-27, mar./mai. 2009.  Disponível  em: 

http://www.gestaoescolar.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/producoes_pde/artigo

_maidi_miglio ranca.pdf. Acesso em: 24.jun. 2025.  

MELO, C. Lya Luft: percursos entre intimismo e modernidade,2005. 143f. 
Dissertação (Mestrado em Literatura Brasileira) – Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul, Porto Alegre, 2005.  

MELO, Maria de Magdala Esmeraldo. O discurso perverso na literatura: uma 
visão psicanalítica, 2011. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 
Psicologia) – Universidade Estadual da Paraíba, Campina Grande, 2011.  

NASSAR, Raduan. Lavoura Arcaica. 3. ed. São Paulo: Companhia das letras, 

1989.  

NICKEL, Vivian. Trauma, memória e história em A Mercy, de Tony Morriso, 
2012.?f. Dissertação (Mestrado em Letras). Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul, Porto Alegre, 2012.  

NOVAES, Adauto. O desejo. Rio de Janeiro: Companhia das Letras, 1990.  

PAGNAN, Celso Leopoldo. Manual compacto de literatura brasileira. 1. ed. 

São Paulo: Rideel, 2010.  E-book. Disponível 

em:https://plataforma.bvirtual.com.br/Leitor/Publicacao/182301/pdf/324?code=I

U6HYTpFGnt2253/YKYiDfhcp28vwc8qTgB0qjWevY40X57VE/sVR/2uFwq9tHT

LcTojDLyz2ux+dbzq MA8ufQ== Acesso em: 10 abril. 2025.  

POSTAY, Leandro. André Patriarca? Análisa do Narrador- Personagem em 
Lavoura Arcaica, de Raduan Nassar.In: TOCCO, V. ARAÚJO, F. ANDRÉ, C. A. 
(org.). Mundo de Língua Portuguesa- Olhares Cruzados (IV): O Brasil em 
Foco: Perspetivações Literárias e Culturais. Lisboa: Imprensa da 
Universidade de Coimba, 2024. p. 119-144.  



  127 

SANTOS, Ana Beatriz Germano. Lavoura arcaica: interdict, transgression 
and erotism into language body, 2014. 122 f. Dissertação (Mestrado em 
Literatura) - Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2014.  

SILVA, Wellington Pereira da. Metáforas da Existência: A libertação da 
subjetividade em o quarto fechado de Lya Luft. 2017. Trabalho de Conclusão 
de Curso (Licenciatura em Letras) – Universidade Estadual da Paraíba, 
Guarariba, 2017.  

  
  

  

  
  

 

 

 



  128 

CAPÍTULO 07 
 

A CONSTRUÇÃO DO ESPAÇO FEMININO ENTRE 
SILÊNCIOS E RESISTÊNCIAS:  

uma crítica à dominação patriarcal e à violência 
sexual intrafamiliar no conto  

'Shirley Paixão', de Conceição Evaristo  
 
 

 

 
  

Wilson da Silva Sousa1; Taynara Carneiro Ferreira2 

 

 
1 Graduando em Letras pela Universidade Estadual do Maranhão UEMA- Campus Pedreiras.  
2 Graduanda em Letras pela Universidade Estadual do Maranhão UEMA- Campus Pedreiras. 

  

 

RESUMO: 
O presente trabalho tem como objetivo realizar uma análise sociocrítica do conto 
“Shirley Paixão” de Conceição Evaristo, com o intuito de explicar como a 
violência doméstica e o estupro intrafamiliar são representados na literatura 
como praticas sistemáticas, sustentadas por estruturas patriarcais e misogena. 
O conto inserido na obra Insubmissas lagrimas de mulheres (2011), expõe 
através de uma narrativa confessional e sensivel, os impactos da violência de 
gênero no ambiente doméstico, destacando a mulher como sujeito vulnerável e 
frequentemente silenciado. Para tanto, a análise tem como aporte teórico a 
crítica sociologica de Antonio Candido (1985), assim como estudos feministas e 
interseccionais de autoras como Heleieth Saffioti (2004), e Pierre Bourdieu 
(2022). A metodologia utilizada é de natureza qualitativa, com base em pesquisa 
bibliografica e analise textual. Como resultado, observa-se que Evaristo discorre 
na literatura uma critica concreta a dominação masculina e a naturalização do 
sofrimento feminino e a passividade institucional diante da violência.  
Palavras-chave: Violência doméstica. Estupro intrafamiliar. Misoginia. Literatura 
e sociedade. Escrita de resistência.  

 

Introdução  

  
Podemos considerar que a literatura enquanto arte da linguagem e do 

pensamento, também se configura como espaço de memória, resistência e 

expressão das vozes historicamente silenciadas (Cândido, 2011, p. 178). Na 



  129 

sociedade brasileira é constantemente marcada por altos indices de violência 

contra mulheres, especialmente, delimitada por marcadores como raça e classe 

social. Assim, torna-se urgente revisar narrativas que denunciam essas camadas 

de opressão de forma criíica e sensível. É nessa perspectiva, que surge a obra 

da autora Conceição Evaristo, uma escritora que retrata em suas palavras as 

cicatrizes de uma comunidade marcada por lembranças dolorosas e resistências 

invisiveis. Em seu conto “Shirley Paixão”, publicado na obra Insubmissas 

lagrimas de mulheres (2020), Evaristo concede voz a uma mulher, cuja vida é 

tomada pela violência doméstica, pelo abuso sexual da filha, pela solidão afetiva 

e pelo desejo de reconstruir a si mesma, frente a violência histórica que fere seus 

sentimentos e sua vivência.  

Shirley Paixão não é simplesmente uma personagem ficticia; ela é o 

retrato vivido de milhares de mulheres cuja trajetoria foi alienada e até hoje é 

tratada como um objeto de desejo, posse e agressão doméstica. Por meio de 

uma voz profundamente lírica e confessional, Evaristo não só inscreve os 

horrores da violência no seu texto mas também produz uma narrativa de 

sobrevivência, reconfiguração e humanidade. Ao representar a personagem 

Shirley em um contexto de sujeição e de silenciamento, a autora coloca em 

destaque os instrumentos sociais que doutrinam as mulheres a aceitar o papel 

de submissão. Nas palavras de (Simone Beauvoir, 1949, p.09 Apud Sampaio et 

al., 2020, p.101), “não se nasce mulher: torna-se mulher”. Assim, a construção 

da identidade feminina está vinculada com a recorrência de habitos que validam 

a obidiência e a passividade diante da figura masculina, como se fossem 

naturais. Por isso, Shirley Paixão torna-se mulher através do sofrimento, da 

maternidade compulsoria e da aceitação forçada da violência.  

Dessa maneira, este artigo tem como objetivo analisar as representações 

da violência domestica e do estupro intrafamiliar presentes no conto, discutindo 

os aspectos simbolicos e sociais que as sustentam. Para isso, adotamos o 

referencial teorico da critica sociologica, conforme proposto por Candido (1985), 

em articulação com os estudos feministas de autores como Heleieth Saffioti 

(2004), Pierre Bordieu (2002), entre outros.  



  130 

A partir dessa pesquisa, procuramos responder de que forma o conto 

Shirley Paixão, de Conceição Evaristo, revela a violência sexual intrafamiliar 

como prática estrutural dopatriarcado, e como a autora transforma a dor da 

personagem em instrumento de denúncia e resistência social através da escrita?  

  

A crítica sociológica: pressuspostos de investigação   

  

A sociocrítica é uma teoria da Crítica Literária que visa pesquisar e indagar 

os aspectos sociais presente em obras literárias, tais como as injustiças 

manifestadas através das desigualdades presentes em todas as esferas sociais 

e envoltas em elementos estéticos. Por meio dessa metodologia, os 

pesquisadores objetivam entender os panoramas da sociedade através da 

literatura, buscando, portanto, detectar as contraposições e os problemas que 

assolam a sociedade. Dessa maneira, a Crítica Sociológica procura 

compreender as problemáticas bem como suas possíveis causas, tentando 

encontrar uma explicação que possa esclarecer esses fenômenos sociais.  

Pode-se constatar que a sociocrítica possibilita fazer uma análise das 

ideologias, ou seja, dos fatores externos que estão incluídos em um texto de 

maneira intrínseca. Por esse motivo, a sociocrítica concentra a sua atenção no 

texto e no seu contexto, fazendo uma abordagem mediadas nos elementos 

interno e externos, extraindo deles suas semelhanças e diferenças, a fim de 

apresentar uma visão ampla e dinâmica do texto literário.  

Através de uma leitura sociocrítica podemos encontrar em um mesmo 

texto temáticas diversificadas, que podem ser minuciosamente analisadas. 

Entretanto, é preciso explicitar que a sociocrítica, baseada nos teóricos mais 

recentes, não visa dizer enxergar a literatura enquanto reflexo da sociedade, mas 

sim uma contextualização da realidade. Pois, em nenhum momento, as obras 

literárias irão reproduzir concretamente informações sociais, mas, sempre irão 

abordar intrinsecamente os fenômenos presentes na sociedade. Assim, 

podemos embasar tal afirmação através do crítico literário (Candido, 1985,p.01) 

quando enfatiza:  

O que importa é uma abordagem que encare a obra literária como um 

conjunto de fatores sociais que atuem sobre a formação da mesma 

(além da influência que a mesma exerce no meio social a que pertence, 



  131 

depois de concluída e divulgada). O fator social não disponibiliza 

apenas as matérias, mas a literatura como um todo indissolúvel, fruto 

de um tecido formado por características sociais distintas, porém 

complementares.  

  

À vista disso, o objetivo da sociocrítica é fomentar uma visão aguçada 

para o contexto da obra onde a realidade social é abordada como um 

complemento da própria literatura. levando-o a identificar quais os valores 

morais, culturais e ideológicos que motivam a feitura do discurso literário e de 

quais componentes sociais ele se alimenta.  

Com isso, como marco no desenvolvimento das primeiras teorias da 

sociologia crítica, surgem dois primeiros autores a tentar fazer uma crítica que 

mostrasse os enlaces entre a literatura e a sociedade; eles foram os Franceses. 

Mme. De Stael (1766-1817) e Hyppolite Taine (1828-1893). A primeira critica 

surge em 1800 com o lançamento do livro “Da literatura considerada em suas 

relações com as instituições sociais”, cujo posicionamento surge com o teor de 

uma crítica que analisa a literatura com o contexto social. No Brasil, temos esse 

tipo de crítica como marco histórico dos séculos XIX e XX, quando o autor Sílvio 

Romero, junto a outros estudiosos da época, contribuem significativamente para 

o estudo da crítica sociológica, que consiste, portanto, em uma crítica baseada 

na vinculação entre a literatura e a sociedade, o que torna-se um dilema entre 

os críticos literários da época, pois alguns privilegiavam mais a sociologia e 

outros os quesitos literários.  

Em suma, a relação entre a literatura e a sociedade é uma condição 

teórica que deve ser estudada a partir da estrutura completa do próprio texto e 

não no seu exterior, pois a partir da análise da coesão do texto, podemos 

discernir quais as influências que os fatores sociais exercem sobre uma obra 

literária, e como a própria literatura interage com a sociedade.  

Nessa perspectiva, entendemos que a literatura e a sociologia 

estabelecem entre si uma relação dialética, pois funcionam como 

elementos simultâneos em sua composição. Sobretudo, enquanto 

alguns teóricos buscavam desenvolver uma visão verticalizada sobre 

a literatura onde ela se torna apenas uma aglomeração de palavras, 

outros visam desmistificar essa teoria equivocada, pois defendiam a 

afirmativa de que a literatura é uma forma artística de analisar 

minuciosamente a realidade social.  

  



  132 

Por essa razão, o autor Candido (1985, p.01) declara que “embora seja 

válido que o crítico privilegie os aspectos da crítica com os quais mais se 

identifica, ele não deve se fechar para outras tendências”. Diante dessa 

afirmativa do teórico, pode-se entender que a crítica sociológica não se trata de 

favoritismo ideológico autoral. Ou seja, não é uma maneira dos sociólogos ou 

literários defenderem suas ideologias individuais, mas trata-se da maneira crítica 

viável para refletir a realidade social.  

Por fim, entende-se que a crítica sociológica não destaca nenhuma forma 

de manifestação pessoal autoral, nem uma óptica vertical da literatura ou da 

sociedade, mas trata-se da analogia das relações entre a própria literatura e a 

sociedade, que a margem do olhar sociocrítico tornam fatores indissolúveis. Ou 

seja, estabelecem um elo entre a contextualização literária e a concretude da 

sociedade.  

  

A construção do espaço feminino entre silêncios e resistências: Uma 

crítica à dominação patriarcal e à violência sexual intrafamiliar no conto 

'Shirley Paixão', de Conceição Evaristo  

  

O conto Shirley Paixão, da autora Conceição Evaristo foi divulgado na 

obra Insubmissas lagrimas de mulheres,em sua 3 editação publicada no ano de 

2020, período marcado pela realização da quinta conferência nacional de 

politicas para mulheres que aconteceu em Brasília e teve como objetivo avaliar 

a implementação das políticas públicas existentes e propor novas ações para 

garantir a igualdade de gênero e o combate a violência contra mulheres. Esse 

período é marcado pela mudança do paradigma social em relação aos direitos 

femininos com a comemoração dos 14 anos de promulgação da Lei Maria da 

Penha, que estabeleceu medidas para previnir, combater e punir a violência 

doméstica e familiar contra mulheres.  

No entanto, mesmo com a proclamação das novas medidas de protenção 

da mulher pautada pela Lei Maria da Penha estudos indicam que atualmente o 

índice de violência doméstica e familiar contra mulheres aumentou 



  133 

significativamente. Pois, segundo os dados divulgados pelo portal G1 (2025)8, 

ainda esse ano, cerca de 21,4 milhões mulheres foram vítimas de algum tipo de 

violência, incluindo homicídios e feminicídios, dentre os tipos de violência contra 

mulheres, o que mais se destaca é o aumento da violência psicológica, o stalking 

e o assédio sexual. A violência psicológica que frequetemente se manifesta em 

ofenças verbais cresceu cerca de 31,7%, enquanto o abuso sexual aumentou 

10,7%. Totalizando 5,3 milhões de mulheres abusadas.  

Mesmo havendo melhora nas politicas de proteção o numero de vítimas 

ainda aponta uma estimativa alarmante. Diante disso, nota-se que a cultura 

patriarcal e misógina que coloca tais violências como naturais não se alterou, e 

ainda é nutrida pelas estruturas sociais, econômicas e simbólicas que 

naturalizam o sofrimento feminino, como ressalta (Silva Federici, 2004 Apud 

Escorsim, 2024,p.01), “à violência contra mulheres foi a força organizadora do 

novo patriarcado, ou seja, a dominação masculina se sustenta na manutenção 

de práticas de violência cotidiana”.  

O discurso de Evaristo revela, por meio do conto, como mesmo com a 

ampliação das políticas públicas e a criação de canais de denúncia, o número 

de mulheres vitimadas ainda apresenta dados extremamente preocupantes, o 

que torna as medidas formais insuficientes diante de um problema estrutural. 

Assim, a obra “Shirley Paixão”, serve como um grito literário para revelar as 

múltiplas opressões sofridas pelas mulheres, sobretudo, no contexto da violência 

doméstica e do estupro intrafamiliar. A narrativa desvenda facetas de uma 

sociedade que ainda silencia suas vítimas e protege seus opressores. Além 

disso, ela consegue instigar os leitores a despertar um olhar crítico e a coragem 

para refletir sobre as desigualdades que atravessam a realidade de muitas 

mulheres brasileiras.  

No conto, Shirley aparece de início como uma personagem materna 

plena, mãe de duas filhas, que se junta com um homem que também tem três 

filhas com idade entre cinco e nove anos, a qual a mãe havia morrido. Dessa 

maneira, Shirley Paixão torna-se mãe das cinco meninas, e fala em especial de 

                                                             
8 Portal G1: Mais de 21,4 milhões de brasileiras sofreram algum tipo de violência nos últimos 12 

meses. Disponivel em: 21,4 milhões de brasileiras sofreram algum tipo de violência nos últimos 

12 meses, diz pesquisa | Política | G1  

  

https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml


  134 

uma delas, a mais velha que se chama Senir, uma menina tímida e de poucas 

palavras, que tinha um amor enorme pelas irmãs, talvez pela falta que a mãe 

fazia. P=Percebendo a dificuldade da relação do pai com a menina, Shirley 

procurava ampará-la, tratando ela com muito carinho. Em respeito a falta que a 

menina sentia da mãe.  

Quando completou seus dose anos, já era uma mocinha feita. Zelosa com 

ela mesma e também com as irmãs, sempre demonstrando palavras de amor 

para todos de sua convivência. Na escola tinha um comportamento exemplar, 

com notas sempre a cima da média. O seu comportamento compulsivo por 

perfeição, é o que leva a professora a chamar a atenção dos pais, e os orienta a 

procurar um psicólogo para a garota. Logo, Shirley Paixão se perguntava se a 

menina [julgava-se culpada pela morte da mãe e se esse era o motivo pela busca 

de perfeição. O pai implicava muito com Senir, e quando se dirigia a menina era 

sempre com frases pejorativas, constantemente, com palavras de deboche.  

Ao comentar com o marido a respeito da filha, sobre a conversa que teve 

com a professora e os conselhos que ela deu, o pai fica com muita raiva. Shirley, 

prontamente percebe que a menina não foi agredida simplesmente por ela estar 

por perto. Senir entra em pânico, chorava desesperadamente e agarrava sua 

figura materna com muita força. Naquele momento, Shirley percebe que aquele 

não é apenas o choro de uma mocinha, e, sim, uma menina que pede socorro 

desesperadamente. A partir disso ele olhava de modo estranho para a filha, 

dando posteriormente a confirmação para desconfiança que sua mulher havia 

sentido.  

A maternidade ampliada, assumida por shirley, não se relaciona pela 

obrigação, mas pela dedicação, revelando uma forma de solidariedade entre 

mulheres que revoluciona a lógica tradicional da posse e da autoridade. Quando 

afirma “As meninas, filhas dele, se tornaram tão minhas quanto as minhas. Mãe 

me tornei de todas. E assim seguia a vida cumpliciada entre nós. Uma confraria 

de mulheres” (Evaristo, 2016, p.19).  A protagonista se coloca como defensora 

legítima de todas as meninas da casa, entornando o padrão convencional de 

família e edificando um modelo paralelo de cuidado. A narrativa propõe, assim, 

um olhar materno como preferência moral e não como obrigação biológica ou 

ética.  



  135 

No entanto, ao analisar o comportamento do marido de Shirley Paixão que 

é tido como única “autoridade” da casa, percebe-se que há uma disparidade 

entre a figura dele de pai e a figura dele enquanto esposo, pois, durante a 

narrativa, o marido, apesar de esboçar expressão de carinho pelas filhas e viver 

bem com sua companheira, compelia as mulheres da casa a um estado de 

inferioridade, limitando suas interações em quanto família.   

Às vezes, o homem da casa nos acusava, implicando com o nosso 

estar sempre junto. Nunca me importei com as investidas dele contra 

a feminina aliança que nos fortalecia. Não sei explicar, mas, em alguns 

momentos, eu chegava a pensar que estávamos nos fortalecendo para 

um dia enfrentarmos uma luta. Uma batalha nos esperava e, no centro 

do combate, o inimigo seria ele. Mas como? Por que ele? Até que o 

tempo me deu a amarga resposta e entendi, então, os sinais que eu 

intuía e que recusava decifrar. ( Evaristo,2016, p.19-20).  

 

 

Com essa pequena manifestação de implicância, mostrada no trecho, 

percebemos que a mulher, ainda que em seu espaço domiciliar tem sua voz 

silenciada, isto é, marcada pela falta de liberdade de expressão. Pois quando a 

personagem aborda que “não sabe explicar as investidas do marido contra a 

aliaça feminina” entre todas da casa, ela reforça o silenciamento vivenciado por 

milhares de mulheres que frequentemente sofrem com o autoritarismo masculino 

e não conseguem manifestar o seu descontentamento diante desses abusos. 

Dessa forma, essa passagem mostra o conflito implícito entre os papéis de 

gênero e o espaço simbolico da resistência feminina, pois, mesmo o marido 

sendo presente no convivio cotidiano e aparentemente dando atenção as filhas, 

ocupa uma posição de autoridade patriarcal que se torna constantemente 

percebida como opressora. Seu incômodo diante da união das mulheres da casa 

não se dá apenas por um simples incômodo doméstico, mas revela um 

sentimento de ameaça ao poder simbólico que ele detém. A “aliança feminina” 

mencionada na obra é mais do que uma cumplicidade afetiva; trata-se de uma 

rede de resistência silenciosa, uma união entre mulheres que, mesmo em 

silêncio, se preparam para a romper com uma estrutura de dominação.  

Assim, o questionamento da personagem “Mas como? Porque?” não 

denuncia apenas a falta de entendimento sobre o comportamento do seu marido, 

mas, sim, o despertar do pensamento crítico, onde a violência que antes 

acontecia de forma velada agora passa a ser percebida e a vítima consegue dar 



  136 

nome para isso. Graciele Nielsson (et al., 2021), ressalta que: a violência contra 

mulher é uma das formas mais eficientes de manter o controle do corpo e da 

palavra feminina. O que explica o tempo de silêncio de Shirley, que ao perceber 

que esta vivendo um relacionamento abusivo, onde o autoritarismo e a violência 

psicológica, são disfarçados de afeto. Ela desperta de sua ingenuidade e rompe 

com a  manipulação e o controle.  

O despertar dessa consciência tardia revela como o sistema patriarcal é 

ágil em encobrir a misoginia sob uma camada de afeto e alienação. O autor 

Pierre Bourdieu (1995, p.124), ao abordar sobre os aspectos da dominação 

masculina destaca que “a violência velada é realizada com a conivência 

involuntária daquele que é vítima dela visto que ela se insere nos mecanismos 

físicos e mentais”. Isto é, o autor afirma que a violência simbólica é praticada por 

meio da manipulação de suas vítimas, e esse contexto também é reforçado com 

as palavras da personagem quando ela narra que o marido se tornou como um 

pai para suas filhas, isso mostra que o sujeito misogino se apoderou da fraqueza 

psicológica das personagens através de sua carência afetiva pela ausência do 

pai e da mãe biológica.  

Para tanto, é nessa perspectiva que a narrativa de Evaristo se enraíza, ou 

seja, na construção da subjetividade feminina que aos poucos rompe o silêncio, 

percebe a opressão e aprende a resistir contra ela. A violência doméstica é 

exposta por Evaristo como um processo em andamento, que se implementa de 

forma indefinida até se tornar intolerável. A construção dos acontecimentos do 

conto segue esse progresso. Logo no início do conto, o leitor é exposto aos 

conflitos leves entre o marido e a filha mais velha, Seni. A indiferença do pai se 

expressa em palavras pejorativas, descuidadas e da indiferença: “Quando se 

dirigia à menina era sempre para desvalorizá-la, constantemente com palavras 

de deboche” (Evaristo,2016, p.20), este descaso, embora não instantaneamente 

físico, já caracteriza violência psicológica.  

A autora ressalta como as pequenas atitudes, silêncio e negligência 

constroem um cenário ditador, principalmente para uma menina em estágio de 

desenvolvimento. A ausência de amor do pai é cercada de uma presença 

agressiva, e o medo começa a penetrar o ambiente familiar, como a própria 

Shirley menciona: “Temi por ela e por mim”. O temor, nesse cenário, não é 



  137 

apenas emotivo, mas também físico. O lar, local que deveria significar 

acolhimento e segurança, converte-se em contexto de pavor. Pois o conto 

contraria a ideia romantica do lar ao apresentar um espaço familiar contaminado 

pelo medo e pela imposição autoritária do marido.  

Diante disso, Michel Petrella (2016), ressalta que a opressão e sua 

dinâmica desestabilizadora podem se manifestar nos espaços íntimos, como o 

ambiente familiar, nos círculos de amizade, bem como nas instituições e 

organizações sociais. Esse contexto se confirma na obra de Evaristo, em que a 

casa não acolhe, mas silencia e o marido, que antes era amigável, torna-se 

perigo. A violência doméstica, assim, não é delineada como uma ação solitária, 

mas como uma atitude metódica e espontânea, mantida por uma coerência de 

poder masculino sobre corpos e anseios femininos.  

A autora mostra os meios que suportam essa violência como a rejeição, 

a preterição, a convivência social, o que coloca Shirley em um impasse ético e 

real: manter a harmonia ilusória ou defender, com incerteza e privação, as suas 

filhas. Como fica evidênte na obra Gênero, patriarcado e violência onde a autora 

(Heleieth Saffiot, 2004, p. 89) discute:  

A violência contra a mulher não é apenas física ou visível. Ela se 

estabelece muitas vezes de forma silenciosa, simbólica, atravessando 

o cotidiano através de palavras que ferem, olhares que julgam, 

omissões que punem. O lar, idealizado como refúgio, pode tornar-se o 

lugar da opressão mais eficaz.  

  

Essa reflexão, projeta fulgor sobre a intricidade das violências que 

transpassam a realidade das mulheres. No conto Shirley Paixão, a autora 

evidência com exatidão esse topo de repressão figurativa e psicológica que se 

impregna de maneira velada dentro da casa, corroendo a individualidade de suas 

vítimas. O desprezo do pai, o menosprezo permanente à filha e as atitudes de 

repulsa frequente caracterizam uma realidade demarcada por violência 

disseminada e repetida, que, embora não física de início, provoca 

consequências psicológicas definitivas. A falta de zelo, transformada em sistema 

de domínio e de propriedade, estrutura uma ligação desumana em que o ofensor 

se mantém amparado pela quietude doméstica (Matos et al., 2023).  

Ao detalhar a casa como um ambiente ameaçador e pesado, Conceição 

Evaristo desestrutura o padrão perfeito de família feliz. A própria protagonista, 



  138 

Shirley, confirma isso quando fala “temi por ela e por mim”, comprovando que o 

medo não nasce do nada, mas do reconhecimento de que o amor já se 

transformou em insegurança, e que o marido, antes visto como companheiro 

acolhedor, torna-se um possível agressor.  

Nesse sentido, a narrativa conversa claramente com Saffiot (2004), ao 

declarar que o domínio masculino atua, quase sempre, de maneira 

imperceptíveis, camuflado de normalidade, e que a violência doméstica não se 

restringe as ocorrências de agressão aparentes, mas desenvolve-se em um 

agrupamento de condutas que ensinam e ocultam mulheres e meninas dentro 

de suas casas.  

Existe um ciclo de progressão da violência no comportamento misógino 

do agressor uma vez que o primeiro estágio da violência acontece através da 

opressão psicológica quando o agressor sensibiliza os gatilhos emocionais e 

psicológicos das vítimas para que elas não revide contra suas invertidas 

abusivas, o segundo estágio se dá por meio do controle moral que o agressor 

exerce sob as atitudes da vítima, quando essa altera sua funcionalidade 

comportamental e começa a se isolar do convívio com o meio onde está inserida 

e o terceiro estágio de violência é a perpetuação do sentimento de posse que o 

agressor exerce ao desferir atos de violência física sob a vítima (Bizannha, 

2024,p.14).  

O conto destaca uma série de violências ao narrar o comportamento 

abusivo do marido de Shirley que atua como um ser misógino ao forçar sua filha 

mais velha, Senir, a manter contato íntimo com ele, percebe-se que o sentimento 

que esse sujeito exerce sobre a menina não se configura como afeto paternal e 

sim como desejo libinoso, isso fica claro quando a obra menciona: “Gritei, com 

raiva, para que ele saísse da sala e me deixasse com Sení, que era filha dele, 

não era tanto assim já que ele não tinha por ela amor de pai” (Evaristo,2016, p. 

21). Ao manifestar sua atração compulsiva pelo corpo da filha, o pai expressa a 

possessividade que exerce sobre sua filha ao cometer consecutivamente uma 

serie de estupros, visto que, segundo a narrativa, a menina constantemente 

apresentava um comportamento diferente de auto proteção, isso evidencia os 

traumas já vivenciados causados pelo pai, e o cuidado excessivo com as irmãs 



  139 

representa o medo que a mais velha tinha de vê-las passar pela mesma 

experiência abusiva.   

Quando comentei com o pai dela a conversa e os conselhos da 

professora, ele teve um acesso de raiva. Só faltou agredir fisicamente 

a menina, e acho mesmo que não investiu contra ela, porque eu estava 

por perto. Seni entrou em pânico. Chorava desesperadamente, me 

agarrava com tamanha força, como se quisesse enfiar o corpo dela 

dentro do meu (Evaristo, 2016, p. 21).  

  

Diante desse cenário, é impossível não destacar a forma como o desfecho 

de Shirley Paixão tenciona as composições do silêncio e da naturalização da 

violência sexual intrafamiliar. Pois, quando o conto revela o comportamento de 

Senir e a reação brutal do pai, está sendo realçado a atmosfera da perversidade 

paterna, onde a reação dele diante da conversa da professora, não demonstra 

preocupação nem busca por entendimento, mas sim de raiva e de repreensão 

pela autoridade que o gênero masculino historicamente lhe conferiu, e utiliza 

disso para ultrapassar os limites do aceitável, transformando o corpo da filha em 

território de violação.   

O homem retornou à casa e, aproveitando que ela já estava dormindo, 

se encaminhou devagar para o quarto das meninas. Então, puxou 

violentamente Seni da cama, modificando naquela noite, a maneira 

silenciosa como ele retirava a filha do quarto e levava aos fundos da 

casa, para machucá-la, como acontecendo há anos. Naquela noite, o 

animal estava tão furioso — afirma Shirley, chorando — que Seni, para 

a sua salvação, fez do medo, do pavor, coragem. E se irrompeu em 

prantos e gritos. As irmãs acordaram apavoradas engrossando a 

gritaria e o pedido de socorro. A princípio, não reconheceram o pai— 

só podia ser um estranho — e começaram a chamar por ele e por mim. 

Nem assim o desgraçado recuou. E avançou sobre Seni, gritando, 

xingando os maiores impropérios, rasgando suas vestes e expondo à 

nudez aquele corpo ainda meio menina, violentado diversas vezes por 

ele, desde quando a mãe dela falecera. (Evaristo, 2016, p. 21 - 22).  

  

Ao analisar a maneira como Evaristo coloca em evidência o ato da 

violência sexual contra a menina Senir. Fica esclarecido o processo de 

deculturação e bestialização do corpo feminino no espaço familiar, mostrando 

que o agressor não enxerga na menina qualquer traço de humanidade, ou 

simplesmente a considera como uma mulher no contexto ético e cultural. Ele a 

vê como fêmea, ou seja, como um corpo biologicamente feito para corresponder 

os impulsos carnais masculino. Essa visão misógina que a autora denuncia com 

transparência, é o que ajuda a atender o porquê de o marido “rasgar as vestes 

e expor a nudez de um corpo ainda meio menina”, julgando como se o corpo 



  140 

dela não merecesse dignidade e respeito, mas que se tratava apenas de um 

objeto disponível para sua conjunção carnal.  

Consequentemente, a frieza do pai em ser chamado por suas outras filhas 

e sua mulher e mesmo assim não recuar, indica que a moral que o cercava não 

é regida por vínculos afetivos ou consciência ética, mas por um pensamento de 

domínio absoluto. Na visão dele a menina não é dona do proprio corpo, sua vida 

dentro daquele espaço é elemento do domínio masculino. A forma brutal como 

ele retirou a menina do seu quarto, diferente das outras vezes, prova que o ciclo 

de abusos ja havia se tornado natural para ele, e a maneira como ele tira a 

vestimenta da menina, sem se importar com a presença e os gritos das mais 

novas, reafirma o sentimento de possessão que ele sente por ela. Isso desvela 

a estruturação de um poder que se acredita soberano, por estar enraizado em 

séculos de normalização da violência contra corpos femininos (SaffIoti 2001, p. 

119 apud Silva, 2019, p. 20).  

Considerando o tempo de abuso, que a menina estava submetida, ou 

seja, desde a morte de sua mãe, o rompimento do ciclo de violência acontece 

quando Senir grita e escancara as atitudes do agressor que a oprimia, ao tomar 

essa atitude ela deixa de ser um corpo submisso e se torna voz. Esse gesto, 

mesmo envolvendo sentimento de dor, é também uma forma de resistência e 

mudança de cenário. O grito da menina, ao acordar as irmãs e a mãe, transforma 

o ambiente doméstico num espaço de confronto entre a violência e a 

possibilidade de libertação. O lar, até então espaço dos abusos contínuos, torna-

se palco da denúncia. A casa deixa de ser lugar de silêncio e passa a ser 

invadida por muitas pessoas que estabelecem a memória coletiva do abuso.  

Por fim, essa denúncia não é apenas literária. É histórica, política e social. 

Ao dar voz a Shirley, no momento que a personagem narra com lágrimas e 

coragem a brutalidade cometida contra sua filha, Evaristo convoca o leitor a 

escutar aquilo que a sociedade insiste em ignorar: o abuso não é exceção, é 

estrutura. E só pode ser enfrentado quando nomeado, exposto e combatido com 

consciência crítica e escuta ativa dos aqueles que a sofrem. Desse modo, 

Evaristo (2020), concretiza esse contexto quando a obra expõe:  

Eu vivi ainda tempos de minha meia-morte, atrás das grades, longe das 

minhas filhas e de toda a minha gente, por ter quase matado aquele 

animal. Sei que não se pode e nem se deve fazer justiça com as 



  141 

próprias mãos, mas o meu ato foi o de livrar a minha filha. Não tinha 

outro jeito. Era um homem alto e forte. Só um golpe bem dado poderia 

conter a força bruta dele. Fiquei três anos presa, depois ganhei a 

condicional. Hoje, quase trinta anos depois desses dolorosos fatos, 

continuamos a vida. (Evaristo, 2016, p.23).  

  

É nesse momento, que a narrativa alcança o ponto mais polêmico e 

trágico. Quando Shirley, na tentativa de proteger a dignidade de sua filha contra 

mais um ato violento de abuso sexual, atinge o agressor com um golpe, e como 

consequencia é ela também é punida com a prisão. Esse cenário, não destaca 

apenas a dor vivida por essa mulher, mas a exposição clara de uma estrutura 

social que penaliza a mulher mesmo quando ela age em legítima defesa 

(Machado, 2000 Apud Guimarães et al., 2015).  

A personagem Shirley é levada à prisão após cometer um ato que, em 

qualquer perspectiva ética, poderia ser compreendido como uma tentativa 

desesperada de salvar a filha. No entanto, o aparato institucional que deveria 

reconhecer o contexto, ignora o histórico de violência que a levou ter aquele 

gesto, tratando-a não como mãe protetora, mas como agressora. Assim, a 

violência institucional se soma à violência doméstica, ambas amparadas por uma 

lógica que não tolera o protagonismo feminino na ruptura com o poder masculino.  

Evaristo, com muita eficiência, reafirma aqui o discurso fundamental de sua obra: 

“O abuso não é exceção, é estrutura”. E só pode ser enfrentado quando é 

nomeado, exposto, denunciado com a força da palavra e da memória. A prisão 

de Shirley, ainda que simbolize a injustiça institucional, não encerra a narrativa 

em derrota. Ela representa, sim, o alto preço pago por aquelas que rompem o 

silêncio e enfrentam a violência com o corpo e com a coragem. Sua fala, mesmo 

estando marcada pelo tempo, quando discute que: “Hoje, quase trinta anos 

depois desses dolorosos fatos, continuamos a vida” (Evaristo, 2016, p. 23), 

revela que, mesmo ferida, a mulher ainda continua resistindo com firmeza e com 

bravura diante das injustiças que as cercam.  

  

Considerações finais  

  

Foi possível perceber com a analise do conto Shirley Paixão, de 

Conceição Evaristo, que a violência contra mulher no ambiente doméstico não 



  142 

se trata de um fenômeno avulso, mas que esse tipo de agressão se configura 

como um traço que constitui uma estrutura social marcada pelo patriarcado 

historicamente violento e naturalizado.  

Durante a narrativa, Evaristo não denuncia apenas o estupro intrafamiliar 

como prática constante de opressão e silenciamento de mulheres, mas também 

mostra o sistema de sustentação simbólica, moral e institucional que possibilita 

o acontecimento desses crimes sem interrupção, proteção ou justiça.  

Discursivamente, a trajetória da personagem Shirley paixão e sua filha 

Senir, revela o sentimento de perversidade de uma procedência que mesmo 

perante um longo ciclo de abusos evidentes, pune a mulher quando ela rompe o 

ciclo de submissão, ao tomar a atitude de salvar a filha, Shirley não é 

considerada como mãe protetora, mas criminalizada como uma agressora, o 

cenário jurídico que jugou a causa da personagem ao invés de aliviar sua dor e 

sofrimento, reconhecendo sua resistência e bravura. Reproduz ideologicamente 

o mesmo castigo da violência masculina que se resume em: silenciar, punir e 

isolar. Esse contexto, mostra que em uma sociedade regida por valores 

misóginos, a mulher que grita, denuncia e resiste ainda é considerada como uma 

ameaça à ordem estabelecida, mesmo quando está com a razão e mesmo 

quando age para proteger a própria vida.  

O uso da crítica sociológica adotada nesse artigo possibilitou destacar 

como a literatura de Conceição Evaristo não reproduz a realidade, mas como ela 

a confronta. O discurso da autora nesse conto, denuncia os mecanismos 

culturais e instrucionais que sustentam a violência de gênero. Por isso, o texto 

reafirma que a resistência feminina não surge do heroísmo, mas da necessidade 

urgente por proteção, e que a justiça institucional ao silenciar as vítimas com a 

prisão, torna-se apenas mais um capítulo da violência estrutural.  

Mesmo diante desse encadeamento, a narrativa de Shirley paixão, não 

termina com a prisão, nem com um trauma. Ela termina com a persistência da 

vida. Com a reestruturação de sí mesma ao ter coragem de continuar, ao 

considerar esse atos de bravura, Conceição Evaristo, mais uma vez transforma 

o sofrimento em palavra, a palavra em arma, e a literatura em territorio de 

resistência.   

 



  143 

Referências  

  

ACAYABA, Cíntia. 1,4 milhões de brasileiras sofreram algum tipo de 

violência nos últimos 12 meses, diz pesquisa. G1, São Paulo, 10 mar. 2025. 
Disponível em: https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-

brasileiras-sofreram-algum- tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-
pesquisa.ghtml. Acesso em: 06 jul. 2025.  
  

BIZANHA, Mariana Borges Melo. Violência doméstica: causas, impactos e 
propostas para a prevenção. 2021. Monografia (Graduação em Direito) – 
Pontifícia Universidade Católica de  
Goiás,  Goiânia.  Disponível  em:  

https://repositorio.pucgoias.edu.br/jspui/bitstream/123456789/8090/1/MARIANA

%20BORG E S%20MELO%20BIZANHA.pdf. Acesso em: 06 jul. 2025.  
  

BOUDIEU, Pierre. O conceito de gênero por Pierre Bourdieu: a dominação 
masculina. Geledés – Instituto da Mulher Negra, 28 maio 2022. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/o- conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-
dominacaomasculina/. Acesso em: 21 jun. 2025.  
  

CANDIDO, Antônio. Literatura e Sociedade. Crítica e Sociologia. Disponível 
em: CANDIDO, Antonio - Literatura e Sociedade.pdf - Google Drive. Acesso em: 
13 jul. 2025.  
  

CÂNDIDO, Antônio. O direito à literatura. In: Vários Escritos. 5. ed. Rio de 
Janeiro: Ouro sobre azul, 2011. p. 171-195.  
  

ESCORSIM Silvana, Maria. Opressões e violências contra a mulher na 
sociedade capitalista – as contribuições analíticas de silvia federici e nancy 
fraser. Disponivel em: https://www.fg2024.eventos.dype.com.br. Acesso em: 07 
jul. 2025.  
  

EVARISTO, Conceição. Insubmissas lágrimas de mulheres. 3. ed. Rio de 
Janeiro: Malê, 2020. ISBN 978-85-92736-06-4. Disponivel em: 
https://doceru.com/doc/ne5n0xc5. Acesso em: 08 Jul. 2025.  
  

GUIMARÃES, Maisa Campos; PEDROZA, Regina Lucia Sucupira. Violência 
contra a mulher: problematizando definições teóricas, filosóficas e jurídicas. 
Psicologia & Sociedade, S.l.], v. 23, n. especial, p. 64–72, 2011. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/psoc . Acesso em: 07 jul. 2025.  
  

MATOS, Andressa Pereira; RIBEIRO, Rayslane Santos. O abuso sexual 
intrafamiliar no conto Shirley Paixão de Conceição Evaristo. Ciências 
Sociais, v. 27, n. 122, 11 maio 2023. DOI: 
https://doi.org/10.5281/zenodo.7929838. Disponível em: 
https://revistaft.com.br/o- abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-
conceicao-evaristo/. Acesso em: 08 jul. 2025.   
  

https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/03/10/214-milhoes-de-brasileiras-sofreram-algum-tipo-de-violencia-nos-ultimos-12-meses-diz-pesquisa.ghtml
https://repositorio.pucgoias.edu.br/jspui/bitstream/123456789/8090/1/MARIANA%20BORGES%20MELO%20BIZANHA.pdf
https://repositorio.pucgoias.edu.br/jspui/bitstream/123456789/8090/1/MARIANA%20BORGES%20MELO%20BIZANHA.pdf
https://repositorio.pucgoias.edu.br/jspui/bitstream/123456789/8090/1/MARIANA%20BORGES%20MELO%20BIZANHA.pdf
https://repositorio.pucgoias.edu.br/jspui/bitstream/123456789/8090/1/MARIANA%20BORGES%20MELO%20BIZANHA.pdf
https://repositorio.pucgoias.edu.br/jspui/bitstream/123456789/8090/1/MARIANA%20BORGES%20MELO%20BIZANHA.pdf
https://repositorio.pucgoias.edu.br/jspui/bitstream/123456789/8090/1/MARIANA%20BORGES%20MELO%20BIZANHA.pdf
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://www.geledes.org.br/o-conceito-de-genero-por-pierre-bourdieu-a-dominacao-masculina/
https://docs.google.com/file/d/0B0LME4alg2q_LWVVX1o1WjVqcmc/edit?resourcekey=0-44tPMeDTq6lfhVJTRAHPdw
https://docs.google.com/file/d/0B0LME4alg2q_LWVVX1o1WjVqcmc/edit?resourcekey=0-44tPMeDTq6lfhVJTRAHPdw
https://docs.google.com/file/d/0B0LME4alg2q_LWVVX1o1WjVqcmc/edit?resourcekey=0-44tPMeDTq6lfhVJTRAHPdw
https://docs.google.com/file/d/0B0LME4alg2q_LWVVX1o1WjVqcmc/edit?resourcekey=0-44tPMeDTq6lfhVJTRAHPdw
https://docs.google.com/file/d/0B0LME4alg2q_LWVVX1o1WjVqcmc/edit?resourcekey=0-44tPMeDTq6lfhVJTRAHPdw
https://docs.google.com/file/d/0B0LME4alg2q_LWVVX1o1WjVqcmc/edit?resourcekey=0-44tPMeDTq6lfhVJTRAHPdw
https://docs.google.com/file/d/0B0LME4alg2q_LWVVX1o1WjVqcmc/edit?resourcekey=0-44tPMeDTq6lfhVJTRAHPdw
https://docs.google.com/file/d/0B0LME4alg2q_LWVVX1o1WjVqcmc/edit?resourcekey=0-44tPMeDTq6lfhVJTRAHPdw
https://www.fg2024.eventos.dype.com.br/
https://www.fg2024.eventos.dype.com.br/
https://doceru.com/doc/ne5n0xc5
https://doceru.com/doc/ne5n0xc5
https://www.scielo.br/j/psoc
https://www.scielo.br/j/psoc
https://www.scielo.br/j/psoc
https://www.scielo.br/j/psoc
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/
https://revistaft.com.br/o-abuso-sexual-intrafamiliar-no-conto-shirley-paixao-de-conceicao-evaristo/


  144 

NIELSSON, Joice Graciele; WERMUTH, Maiquel Ângelo Dezordi. O domínio do 
corpo feminino: uma abordagem da dimensão pública da violência contra a 
mulher no Brasil.  
Revista Brasileira de Estudos Políticos. Belo Horizonte, n.123, jul./dez. 2021. 
Disponível em: https://dspace.almg.gov.br/handle/11037/42765. Acesso em: 13 
jun. 2025.  
  

PETRELLA, Michel. O ambiente opressor e sua lógica enlouquecedora. 
Psicologias do Brasil, 29 ago. 2016. Disponível em: 
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente- opressor-e-sua-logica-
enlouquecedora/. Acesso em: 19 jul. 2025.  
SAFFIOTI, Heleieth Iara. Gênero, patriarcado, violência. São Paulo: Fundação 
Perseu Abramo, 2021. Disponível em: https://fpabramo.org.br/editora/wp- 
content/uploads/sites/17/2021/10/genero_web.pdf. Acesso em: 07 jul. 2025.  
  

SILVA, Vivian da Veiga. As contribuições de Heleieth Saffioti para os 
estudos de gênero na contemporaneidade. Revista Feminismos, Salvador: 
Universidade Federal da Bahia, [s.d.]. Disponível em: https://periodicos.ufba.br. 
Acesso em: 07 jul. 2025. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
  
  

https://dspace.almg.gov.br/handle/11037/42765
https://dspace.almg.gov.br/handle/11037/42765
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://www.psicologiasdobrasil.com.br/o-ambiente-opressor-e-sua-logica-enlouquecedora/
https://fpabramo.org.br/editora/wp-content/uploads/sites/17/2021/10/genero_web.pdf
https://fpabramo.org.br/editora/wp-content/uploads/sites/17/2021/10/genero_web.pdf
https://fpabramo.org.br/editora/wp-content/uploads/sites/17/2021/10/genero_web.pdf
https://fpabramo.org.br/editora/wp-content/uploads/sites/17/2021/10/genero_web.pdf
https://fpabramo.org.br/editora/wp-content/uploads/sites/17/2021/10/genero_web.pdf
https://fpabramo.org.br/editora/wp-content/uploads/sites/17/2021/10/genero_web.pdf
https://periodicos.ufba.br/
https://periodicos.ufba.br/


  145 

 CAPÍTULO 08 
 

A REPRESENTATIVIDADE DA RELIGIÃO DE 
MATRIZ AFRIANA JARÊ EM TORTO ARADO DE 

ITAMAR VIEIRA JÚNIOR:  
uma análise da espiritualidade como elemento de 

identidade e resistência   
 
 

 

 
 

Alessandra Araújo da Silva1; Jéssica Lourranny Pereira de Assunção2; 

Rodrigo Oliveira da Conceição3 

 
1Graduanda em Letras pela UEMA, campus Pedreiras, e-mail: alessandraaraujo1824@gmail.com;  
2 Graduanda em Letras pela UEMA Campus Pedreiras, e-mail: lourrannypereira420@gmail.com;  

3 Graduando em Letras pela UEMA Campus Pedreiras, e-mail: ollyverrodrigo@gmail.com 

 

RESUMO:  
Este artigo apresenta uma análise sobre a prática do Jarê presente na obra Torto 
Arado de Itamar Vieira Júnior. A narrativa busca resgatar saberes ancestrais e 
manter viva a religiosidade afro-brasileira como elemento estruturante das 
relações sociais, espirituais e políticas no sertão da Bahia. Através das 
experiências das personagens como as irmãs Bibiana e Belonísia, é possível 
conhecer as práticas religiosas do Jarê, bem como os cultos e rituais praticados 
pela comunidade, configurando-se como um espaço de pertencimento e de 
enfrentamento da opressão. Dessa forma, a análise parte de uma perspectiva 
interdisciplinar, relacionando literatura, história e estudos culturais, buscando 
como a narrativa reconfigura a imagem da religiosidade afro-brasileira, muitas 
vezes marginalizada, e a insere como eixo de resistência e valorização da 
herança africana no Brasil. O objetivo é analisar a representação da religião de 
matriz africana Jarê na obra Torto Arado de Itamar Vieira Júnior contribui para a 
formação da identidade negra e se configura como símbolo de resistência do 
povo negro mediante uma política opressora. Adota-se uma metodologia com 
abordagem qualitativa a partir de uma pesquisa bibliográfica. A fundamentação 
teórica apoia-se em autores como Oliveira e Luiz (2022), Nogueira (2017) e 
Gonzalez (1984). Os resultados apontam que a religiosidade de matriz africana 
em Torto Arado de Itamar Vieira Júnior, não apenas compõe o cenário cultural 
da narrativa, mas atua como força motriz na construção de resistência, 
pertencimento e identidade, revelando o poder da literatura como ferramenta de 
denúncia, memória e valorização da cultura afro-brasileira.  
  
Palavras-chave: Torto Arado; Jarê; religiosidade afro-brasileira; ancestralidade; 
identidade negra.  

mailto:alessandraaraujo1824@gmail.com
mailto:lourrannypereira420@gmail.com


  146 

  

 

Introdução  

  

 Apesar de tantas mudanças vividas pelo povo brasileiro, no que diz 

respeito ao avanço tecnológico e outros aspectos da modernidade, a 

ancestralidade de crenças e de culturas, principalmente a negra, mostra-se forte, 

enfrentando e superando o esquecimento, tal qual resistiu a escravidão, ao 

racismo e ao preconceito para se manter até hoje. Essa força emana de um povo 

que carrega em seu sangue uma luta que também está presente em obras 

literárias como Torto Arado de Itamar Vieira Júnior, que é muito mais do que um 

romance, é uma profunda imersão no universo rural, nas vidas de mulheres 

negras, nas lutas por terra e nas raízes da religião de matriz africana.  

Narrado pelas irmãs Bibiana e Belonísia, o romance acompanha a 

trajetória dessas duas mulheres que, desde a infância, são marcadas pela 

desigualdade e pela violência. Crescendo em uma fazenda na Bahia, elas 

vivenciam de perto os conflitos por terra e a opressão sofrida pelas mulheres 

negras. A narrativa se desenvolve em um ritmo envolvente, mesclando a beleza 

da linguagem poética com a crueza da realidade. A rica descrição do ambiente 

rural, a força dos diálogos e a profundidade das personagens fazem de Torto 

Arado de Itamar Vieira Júnior, uma leitura inesquecível.  

Dentre temas como racismo, desigualdade social, luta pela terra, violência 

contra a mulher e relações familiares, esse texto busca dar ênfase a crenças e 

ancestralidade, evidenciando a representatividade da religião para o povo 

afrodescendente. Assim, é necessário entender como os aspectos da religião 

existentes dentro dos terreiros brasileiros, que estão presentes na literatura 

brasileira contemporânea, contribuem para representar esse povo brasileiro.  

Para a realização dessa pesquisa, troçou-se as seguintes perguntas de 

pesquisa: Como as religiões de Matriz Africana são representadas na obra Torto 

Arado de Itamar Vieira Júnior? Como a representação presente na obra valoriza 

a identidade religiosa negra como forma de resistir a cultura dos negros diante 

do processo de opressão observada socialmente? Para responder a esses 

questionamentos, foram traçados os seguintes objetivos, de modo geral, 

pretende-se analisar como a representação da religião de matriz africana Jarê 



  147 

na obra Torto Arado de Itamar Vieira Júnior contribui para a formação da 

identidade e resistência dos negros e se configura como símbolo de resistência 

do povo negro mediante uma política opressora.  

De forma especifica, busca-se investigar quais elementos mostrados na 

obra representa a religiosidade de matriz africana; verificar como a 

espiritualidade fortalece a resistência que os povos negros tiveram ao longo da 

história; identificar a forma como a obra representa aspectos que evidencia as 

lutas históricas da religião Jarê na construção da identidade negra e refletir como 

o sagrado está representado no contexto estético e político.  

Desta forma, a pesquisa justifica-se na medida em que a obra apresenta 

a presença da cultura afro-brasileira, mostrando que por meio da literatura é 

possível perceber as diferentes realidades enfrentadas pelos povos negros. 

Sendo assim, leva-se em consideração a importância de analisar obras da 

literatura contemporânea que apresentam um contexto social brasileiro em que 

os povos negros são deixados as margens, tornando possível a análise de obras 

que representam essas vivencias e tornam-se instrumentos de propagação de 

resistência da cultura afro. Além disso, a obra foi escolhida por tratar sobre 

assuntos relacionados à representatividade das religiões de matriz africanas, 

proporcionado uma reflexão sobre religiosidade e ancestralidade.  

A análise da representação da religiosidade de matriz africana em Torto 

Arado de Itamar Vieira Júnior, possibilita um estudo literário convencional. 

Também por esse motivo, a construção deste texto justifica-se pela necessidade 

de compreender as dinâmicas de resistência cultural e formação identitária no 

Brasil contemporâneo. A obra de Itamar Vieira Júnior, um fenômeno de crítica e 

público, tornou-se um marco por dar visibilidade a um Brasil profundo, 

frequentemente silenciado pela narrativa hegemônica. Este estudo, portanto, é 

relevante por investigar como a literatura pode atuar como um poderoso 

instrumento de denúncia e memória, dialogando diretamente com questões de 

justiça social, direitos humanos e reparação histórica.  

A metodologia utilizada na construção da presente pesquisa está baseada 

em uma pesquisa de cunho qualitativo e bibliográfico, o corpus escolhido para 

análise foi a obra da literatura contemporânea Torto Arado escrito por Itamar 

Vieira Júnior. O instrumento a ser utilizado trata-se do fichamento dos textos lidos 



  148 

que fundamentam a construção deste artigo, assim como a obra literária que 

contém representatividade das religiões de matriz africanas e os textos de 

apropriação da teoria filosófica necessários à pesquisa.  

Os dados foram coletados a partir de pesquisa bibliográfica e leitura do 

livro selecionado. Esses dados receberam tratamento apoiado no uso do método 

qualitativo de pesquisa para elaboração deste artigo. Assim, realizando uma 

análise nas perspectivas da crítica literária mostrando como a obra representa 

questões de práticas religiosas, espiritualidade e a resistência na formulação da 

identidade dos sujeitos negros representados na obra estudada.  

  

 A espiritualidade afro-brasileira como resistência  

  

A espiritualidade afro-brasileira tem resistido e sobrevivido à diáspora ao 

longo dos anos através da oralidade, dos ritos, das músicas e das práticas 

religiosas que envolvem todos os integrantes da comunidade, sendo construída 

a partir das variadas tradições religiosas africanas que foram trazidas e 

perpetuadas pelos negros escravizados no Brasil. Embora  esta espiritualidade 

tenha sido construída com base nessas confluências religiosas, houve uma clara 

adaptação ao longo das décadas, persistindo e tornando-se símbolos de 

resistência e identidade cultural.  

A imposição de uma hierarquia eurocêntrica desqualificou e apagou 

saberes nãoocidentais, conforme apontam Neto, Almeida e Santos (2024):  

  

A colonialidade do saber estabeleceu uma hierarquia epistemológica 

que privilegiou o conhecimento produzido no Ocidente, desqualificando 

saberes de origem africana como inferiores ou supersticiosos. Essas 

relações de poder e dominação ainda continuam a perpetuar estruturas 

eurocêntricas de conhecimento, tidas como “superiores” e “universais”, 

garantindo o controle cultural. Essa imposição não apenas 

deslegitimou práticas espirituais e culturais africanas, mas também 

apagou a contribuição desses povos para a construção de 

epistemologias globais. (Neto, Almeida e Santos, 2024, p. 103).  

  

Nos períodos colonial e imperial houve por parte dos praticantes das 

religiões de matriz africana uma forte resistência, uma vez que eram perseguidos 

incansavelmente por suas práticas ritualísticas, consideradas como bruxaria ou 

feitiçaria. Práticas essas que confrontavam os preceitos bíblicos e cristãos 



  149 

perpetuadas pelos portugueses. Apesar das inúmeras perseguições, os 

praticantes de religiões afro-brasileira persistiram, transformando os terreiros em 

espaços de resistência, mantendo vivas as memórias ancestrais.  

Ao refletirem acerca do papel desempenhado pelas religiões afro-

brasileiras, Neto, Almeida e Santos (2024) pontuam que:  

  

As religiões afro-brasileiras desempenham um papel essencial na 

promoção da justiça epistêmica, oferecendo epistemologias 

alternativas que desafiam a hegemonia ocidental e resgatam saberes 

marginalizados. Isso se dá a partir de um processo de valorização de 

práticas como oralidade, rituais e conexão com a ancestralidade, e 

integrando corpo, espírito e natureza. Mesmo sob repressão histórica, 

os terreiros consolidaram-se como espaços de resistência, 

preservação cultural e reconstrução de significados em contextos de 

opressão (Neto, Almeida e Santos, 2024, p. 99-100).  

  

Como apontado por Bibiana, as práticas não atendiam somente as 

necessidades físicas e emocionais, mas também reafirmavam o poder da 

religiosidade como um fator estruturante de organização da vida coletiva naquele 

contexto.  

Segundo Lélia Gonzalez (1984), a religiosidade negra sempre foi um dos 

pilares de resistência da identidade negra brasileira, pois é por meio dela que os 

indivíduos expressam seus valores, histórias e preservam tradições de seus 

ancestrais. Em Torto Arado de Itamar Vieira Júnior, a presença do Jarê cumpre 

exatamente esse papel: manter viva a memória ancestral enquanto constrói 

formas de cuidado e solidariedade comunitária.  

Ao fazer isso, a obra mostra a importância da espiritualidade afro-

brasileira na cultura negra, deixando marcas profundas da ancestralidade 

africana e do entrelaçamento entre espiritualidade, identidade e resistência. 

Nesse contexto, a fé é bem mais do que uma expressão íntima, mas também 

uma prática espiritual importante para a sobrevivência simbólica e real daquelas 

comunidades.  

Portanto, em Torto Arado de Itamar Vieira Júnior, o Jarê é uma prática 

importante como parte da identidade negra, tendo em vista que ele reafirma a 

força da espiritualidade vivenciada por esses povos preservando culturas e 

resgatando memórias de saberes ancestrais. Renato Nogueira (2017) relata que:  

  



  150 

A tradição afro-brasileira não separa corpo e espírito, indivíduo e 

comunidade. Tudo está interligado. O cuidado espiritual é também 

cuidado social, político e ecológico. Os terreiros e as práticas de fé são 

espaços de produção de saber, de fortalecimento subjetivo e de 

resistência simbólica diante da colonialidade do poder. (Nogueira, 

2017, p. 98)  

  

Nessa perspectiva, Renato Nogueira (2017) entende a tradição afro-

brasileira como um conjunto de partes que opera de um mesmo fluxo vital, bem 

como é visto na obra quando o Jarê vai além de uma cura espiritual, mas 

fortalece os laços daquela comunidade, reafirmando seus laços e sua fé para 

com a religião.  

  

A religião jarê na construção da identidade negra em Torto Arado de Itamar 

Vieira Júnior  

  

A religião Jarê, de matriz africana, desenvolveu-se exclusivamente na 

região da Chapada Diamantina, no estado da Bahia, marcada pelo clima 

semiárido e pela topografia montanhosa. Essa religiosidade é o fio condutor da 

narrativa de Torto Arado de Itamar Vieira Junior, sendo por meio dela que se 

constroe as histórias e as subjetividades das personagens. Apesar de haver 

algumas figuras masculinas na narrativa, como o curador Zeca Chapéu Grande, 

o foco maior nas duas primeiras partes da obra está centrado nas irmãs Bibiana 

e Belonísia. Os cultos do Jarê eram sempre marcantes para os praticantes dessa 

religião, devido ser um momento de fortalecimento espiritual e de união entre os 

membros. Nesses encontros, como aponta Oliveira e Luiz (2022) a dor era 

amenizada pela relação de pertencimento com os rituais, ou seja, a 

espiritualidade também era compreendida como uma forma de cuidado com a 

saúde física e mental, como acontece no episódio que Zé Chapéu Grande o 

“curador de Jarê”, ajuda a Crispina a ficar bem com seus rituais de magia, pois, 

ao descobrir a traição do marido com sua própria irmã, a mulher ficou em um 

profundo desequilíbrio mental.  

Ao presenciar esta cena, a filha de Zé Chapéu Grande, relata ter visto 

“que dos lábios grossos e antigos de meu pai saíam as rezas que nos remetiam 

à segurança da magia que lhes creditavam” (Vieira Junior, 2019, p. 35). Ou seja, 

não se tratava, necessariamente, da ausência de acesso à saúde pública, mas 



  151 

sim de uma escolha fundamentada na fé e na tradição: muitas pessoas preferiam 

recorrer, em primeiro lugar, à religião e aos saberes ancestrais, confiando nos 

encantados e nos conhecimentos transmitidos por seus antepassados, antes 

mesmo da ciência médica convencional.   

Em outro trecho da obra, Bibiana narra o impacto do Jarê em sua 

trajetória:  

Lembrei-me dos encantados, das curas feitas nas noites de reza, dos 

cantos que me faziam vibrar o corpo, mesmo quando eu era apenas 

uma criança. Aquilo tudo ainda fazia parte de mim, como uma semente 

adormecida que a vida urbana não conseguiu apagar. A força daqueles 

rituais me fazia sentir viva e em comunhão com algo maior, mais 

antigo, mais sábio. (VIEIRA JUNIOR, 2019, p. 97)  

  

Como apontado por Bibiana, as práticas não atendiam somente as 

necessidades físicas e emocionais, mas também reafirmavam o poder da 

religiosidade como um fator estruturante de organização da vida coletiva naquele 

contexto.  

Segundo Lélia Gonzalez (1984), a religiosidade negra sempre foi um dos 

pilares de resistência da identidade negra brasileira, pois é por meio dela que os 

indivíduos expressam seus valores, histórias e preservam tradições de seus 

ancestrais. Em Torto Arado de Itamar Vieira Junior, a presença do Jarê cumpre 

exatamente esse papel: manter viva a memória ancestral enquanto constrói 

formas de cuidado e solidariedade comunitária.  

Ao fazer isso, a obra mostra a importância da espiritualidade afro-

brasileira na cultura negra, deixando marcas profundas da ancestralidade 

africana e do entrelaçamento entre espiritualidade, identidade e resistência. 

Nesse contexto, a fé é bem mais do que uma expressão íntima, mas também 

uma prática espiritual importante para a sobrevivência simbólica e real daquelas 

comunidades.  

Portanto, em Torto Arado de Itamar Vieira Junior, o Jarê é uma prática 

importante como parte da identidade negra, tendo em vista que ele reafirma a 

força da espiritualidade vivenciada por esses povos preservando culturas e 

resgatando memórias de saberes ancestrais. Renato Nogueira (2017) relata que:  

  



  152 

A tradição afro-brasileira não separa corpo e espírito, indivíduo e 

comunidade. Tudo está interligado. O cuidado espiritual é também 

cuidado social, político e ecológico. Os terreiros e as práticas de fé são 

espaços de produção de saber, de fortalecimento subjetivo e de 

resistência simbólica diante da colonialidade do poder. (NOGUEIRA, 

2017, p. 98)  

  

Nessa perspectiva, Renato Nogueira (2017) entende a tradição afro-

brasileira como um conjunto de partes que opera de um mesmo fluxo vital, bem 

como é visto na obra quando o Jarê vai além de uma cura espiritual, mas 

fortalece os laços daquela comunidade reafirmando seus laços e sua fé para 

com a religião.  

  

O sagrado como elemento estético e político em Torto Arado de Itamar 

Vieira Júnior  

  

Em Torto Arado, o sagrado atua não somente como parte da narrativa, 

mas, também, como um ato político. Ao tratar sobre a religiosidade do Jaré, 

Itamar Vieira consegue perpassar a vida dos personagens e dar voz à essas 

pessoas que muitas vezes são silenciadas a não falar das suas próprias culturas.  

O sagrado, na obra, não se refere apenas à fé, mas está presente em 

todas as dimensões da vida, seja nos rituais, nos corpos, nas curas ou nas falas, 

rompendo com as barreiras impostas por um sistema que tenta apagar 

culturalmente essas pessoas. A espiritualidade, nesse contexto, torna-se uma 

forma de sustentar a existência diante da opressão e da exploração que 

historicamente marcaram suas trajetórias.  

A espiritualidade apresentada por Itamar Vieira Júnior mobiliza saberes 

ancestrais que, ao longo da história, foram desvalorizados e considerados 

inferiores pelos discursos impostos pela colonialidade do saber. Esses 

conhecimentos, por estarem ligados às tradições afrobrasileiras, foram muitas 

vezes ignorados ou apagados pelas visões eurocêntricas, que não reconheciam 

sua legitimidade.  

Para Luiz Rufino (2019), a experiência do sagrado nas culturas afro-

diaspóricas é também uma estética da vida:  

  



  153 

A ancestralidade, os encantados e os saberes mágicos são práticas 

que se constituem como dispositivos de libertação. [...] Não se trata de 

crendices ou mitos, mas de epistemologias que sobrevivem ao 

genocídio cultural. Elas conformam uma estética do encantamento, 

onde o belo e o justo se encontram, onde o rito é também poético e 

político. (Rufino, 2019, p. 142)  

  

A “estética do encantamento” mencionada por Rufino (2019) é refletida 

nos momentos de encontros dos participantes da prática em que manifestam 

suas danças, músicas e expressões que representam tanto sua fé profunda pela 

religião quanto uma afirmação coletiva de identidade. A beleza desses rituais é 

marcada pela dor e pela exclusão que sofreram ao longo dos anos, mas, que a 

comunidade tenta resistir e reinventar suas próprias histórias.  

Dessa maneira, Torto Arado evidencia como a espiritualidade funciona 

também como um elemento de organização social e de resistência à opressão 

da população negra. Como destaca Sueli Carneiro (2003), as religiões afro-

brasileiras sempre desempenharam um papel político fundamental na 

manutenção da cultura negra frente às tentativas de apagamento sistemático:  

  

As religiões de matriz africana, mais do que espaços de fé, são 

territórios de resistência cultural. Seus terreiros funcionam como 

espaços de acolhimento, de produção de identidade e de 

reorganização da vida. Ao manter viva a cosmovisão africana, essas 

práticas desafiam os sistemas hegemônicos que tentaram destruir a 

memória negra no Brasil. (Carneiro, 2003, p. 89)  

  

O papel político da religião pode ser observado na atuação de 

personagens como o Zé Chapéu Grande, que ao realizar a prática espiritual não 

somente traz benefícios para o corpo, mas também fortalece as estruturas 

comunitárias e protege a memória de seu povo.  

Esse papel político da religião é refletido na atuação de figuras como Zé 

Chapéu Grande, cuja prática espiritual não apenas cura os males do corpo e da 

alma, mas fortalece as estruturas comunitárias e protege a memória de seus 

ancestrais, como é visto nesse trecho da obra: “As rezas, os banhos, os 

cuidados, tudo aquilo parecia fazer parte de uma sabedoria antiga que nos 

amparava, mesmo quando a dor era grande demais para ser carregada sozinha.” 

(Vieira Júnior, 2019, p. 102).  



  154 

Por meio da construção da narrativa que estão ligados ao Jarê, Itamar 

Vieira Júnior evidencia que o sagrado é um campo de disputa simbólica, onde 

se enfrentam a memória e o esquecimento, a resistência e a dominação. Dessa 

forma, revela a força das religiões de matriz africana como práticas que buscam 

preservar a cultura negra e manter vivas as tradições ancestrais diante das 

tentativas históricas de apagamento.  

  

Considerações Finais  

  

Ao final desta análise, reafirma-se que a presença do Jarê em Torto 

Arado, de Itamar Vieira Júnior, transcende a função de mero cenário cultural para 

se consolidar como o pilar da resistência, da identidade e da própria construção 

das personagens. A obra, ao entrelaçar espiritualidade e relações familiares, 

oferece uma poderosa representação da resiliência do povo negro no Brasil, que 

sobrevive e mantém suas práticas vivas diante de séculos de opressão 

sistemática.  

A obra revela a ancestralidade da espiritualidade no que diz respeito aos 

valores e à cultura cultivados pela população negra. Ela se constitui como um 

elemento fundamental da identidade e da resistência de um povo que tem   

Na obra, a religiosidade não é apresentada somente como um conjunto 

de rituais e crenças, mas como algo indissociável da comunidade, que preserva 

as memórias de um povo e suas lutas pelo pertencimento. Ela mantém vivos 

esses saberes, transmitindo valores, fortalecendo vínculos e protegendo a 

identidade cultural do grupo.  

Através das personagens, sobretudo de Bibiana, Belonísia e Zé Chapéu 

Grande, é possível notar que a espiritualidade afro-brasileira atua como 

instrumento de cura, acolhimento e reconstrução das subjetividades negras. A 

prática do Jarê funciona como elo entre o sagrado e o político, entre o individual 

e o coletivo, permitindo à comunidade reafirmar seus valores, resistir à 

marginalização e preservar seus saberes ancestrais.  

Dessa forma, a obra contribui para reverter o apagamento histórico das 

religiões de matriz africana, evidenciando sua importância na formação da 

cultura brasileira e na construção de uma identidade negra fortalecida pela 



  155 

ancestralidade. Torto Arado de Itamar Vieira Júnior, funciona como um romance-

documento. Ele não apenas narra uma ficção, mas reescreve a história a partir 

da perspectiva dos silenciados. A literatura, nesse contexto, desempenha um 

papel essencial como ferramenta de denúncia, valorização e visibilidade de 

práticas culturais e espirituais historicamente marginalizadas.  

Conclui-se, portanto, que a presença do Jarê em Torto Arado de Itamar 

Vieira Júnior, é uma poderosa representação da resistência negra no Brasil. Por 

meio da espiritualidade, os personagens enfrentam a dor, a opressão e o 

esquecimento, fortalecendo suas raízes e reafirmando o direito de existir com 

dignidade e fé. A obra se insere, assim, no conjunto de produções literárias que 

não apenas narram, mas também reconstroem a história e a memória dos povos 

afro-brasileiros.  

  

Referências  
  

ALMEIDA, Valquíria Dias de; ANTOS, Mônica Araújo. A presença da religião 

na literatura: um estudo através da obra Torto Arado. SIEEP – Seminário de 

Iniciação à Educação e Ensino de Pesquisa, Universidade do Estado da Bahia, 

Feira de Santana. Abr. 2025. Disponível em: 

https://www.revistas.uneb.br/index.php/sieep/article/view/23565/15676. Acesso 

em: 07 jun. 2025.  
  

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: 

Selo Negro, 2003.  

  

COSTA, Hulda Silva Cedro da. Umbanda, uma religião sincrética e brasileira. 

2013. Disponível em: https://tede2.pucgoias.edu.br/handle/tede/758. Acesso 

em: 08 jul. 2025. GONZALEZ, Lélia. A mulher negra na sociedade brasileira. 

In: PIERCY, Marília (Org.). O lugar da mulher: estudos sobre a condição feminina 

na sociedade atual. Rio de Janeiro: Graal, 1984. p. 217-233.  

NETO, Emanoel José Schneider; ALMEIDA, Flávio Aparecido de; SANTOS, 
Feiruque de Jesus dos. Decolonialidade e religiões afro-brasileiras: 
resistência, epistemologia e práticas emancipatórias. Guarujá, SP: Editora 
Científica Digital, 2024, v. 1, p. 97-111.  
  

NOGUEIRA, Renato. Filosofia africana: uma introdução. Petrópolis: Vozes, 

2017.  

 

OLIVEIRA, Aline Lopes de; LUIZ, Leandro Rocha. O Jarê como expressão da 

ancestralidade africana em Torto Arado. In: SILVA, R.; NASCIMENTO, M. C. 

http://www.revistas.uneb.br/index.php/sieep/article/view/23565/15676
http://www.revistas.uneb.br/index.php/sieep/article/view/23565/15676


  156 

(org.). Diálogos sobre Torto Arado: interseções entre literatura, ancestralidade e 

resistência. Salvador: EDUFBA, 2022. p. 109-120.  
  

RUFINO, Luiz. Pedagoginga, encantamento e resistência: as lições de Exu. 

3. ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2019.  

  

SANTOS, Mônica Araújo; ALMEIDA, Valquíria Dias de. A presença da religião 
na literatura: um estudo através da obra Torto Arado. SIEEP – Seminário de 
Iniciação à Educação e Ensino de Pesquisa, Universidade do Estado da Bahia, 
Feira de Santana. Abr. 2025. Disponível em: 
https://www.revistas.uneb.br/index.php/sieep/article/view/23565/15676. Acesso 
em: 07 jun. 2025.  
  

VIEIRA JÚNIOR, Itamar. Torto Arado. São Paulo: Todavia, 2019.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



  157 

CAPÍTULO 09 
 

A NATUREZA COMO ESPAÇO DE RESISTÊNCIA: 
UMA LEITURA ECOCRÍTICA DE TORTO ARADO DE 

ITAMAR VIEIRA JÚNIOR   

 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Moises da Silva de Sousa1; Edilene Pereira da Silva2 

 
1 Especialista em Língua Portuguesa, Literatura e Artes pela Faculdade Prisma. Graduado em Letras 

Licenciatura em Língua Portuguesa e Literaturas de Língua Portuguesa pela Universidade Estadual da 

Região Tocantina do Maranhão (UEMASUL).  
2 Graduanda do 6° período do curso de Letras Libras da Universidade Federal do Maranhão (UFMA). 

 

  

RESUMO:  
Ambientado no sertão baiano, Torto arado retrata comunidades rurais que vivem 
em estreita ligação com a terra, revelando as consequências históricas da 
exploração agrária e as práticas culturais que reforçam a identidade afro-
brasileira. A obra destaca o papel da natureza não apenas como cenário, mas 
como agente ativo na narrativa, mediando conflitos, memórias e processos de 
resistência cultural. O presente estudo tem como objetivo analisar a obra Torto 
Arado, de Itamar Vieira Junior (2019), sob a perspectiva da ecocrítica, buscando 
compreender de que maneira a natureza é representada na narrativa. Busca-se 
compreender como os elementos naturais atuam como protagonistas da 
narrativa e como contribuem para a construção de identidade e resistência 
social. Para alcançar esses objetivos, adotou-se uma metodologia de pesquisa 
bibliográfica de natureza qualitativa. A pesquisa se apoia em referencial teórico 
da ecocrítica, conforme Garrard (2012), Glotfelty (1996) e Heise (2008), que 
investigam a relação entre literatura e meio ambiente entre outros. Os resultados 
alcançados indicam que, em Torto Arado, a natureza funciona como protagonista 
simbólica e cultural, articulando história, memória e resistência. O romance 
evidencia que a terra e os ciclos agrícolas não apenas contextualizam a 
narrativa, mas constituem elementos centrais para compreender a identidade 
afro-brasileira e as estratégias de preservação e resistência cultural.  
Palavras-chave: Ecocrítica, literatura afro-brasileira, Torto Arado.  

   

Introdução  

  

A ecocrítica é um campo interdisciplinar dos estudos literários que surgiu 

na década de 1990, a partir da necessidade de analisar a literatura em diálogo 



  158 

com questões ambientais e a relação do ser humano com o meio natural. 

Segundo Glotfelty e Fromm (1996), a ecocrítica consiste no estudo da literatura 

considerando a forma como ela representa, interpreta e questiona o ambiente 

físico, reconhecendo a natureza não apenas como cenário, mas como agente 

simbólico e cultural ativo na narrativa. Ursula Heise (2008) amplia essa 

perspectiva, propondo que a ecocrítica também reflita sobre a interdependência 

global entre ecologia, lugar e consciência ambiental, estimulando uma leitura 

crítica que conecte literatura, cultura e práticas sustentáveis. Nesse contexto, a 

ecocrítica busca identificar como obras literárias expressam preocupações 

ambientais, valores ecológicos e relações sociais de preservação ou exploração 

da natureza, oferecendo uma lente interpretativa para compreender a integração 

entre seres humanos, território e cultura.  

A literatura contemporânea brasileira tem se destacado por revisitar a 

relação entre ser humano e natureza, sobretudo em obras que abordam a 

experiência afro-brasileira no contexto rural. Nesse aspecto Torto Arado, de 

Itamar Vieira Junior (2019), apresenta uma narrativa profundamente enraizada 

no território da Bahia, revelando a interação entre personagens e o ambiente 

natural como eixo central da história. Esta proposta de artigo busca discutir a 

obra a partir da ecocrítica, área dos estudos literários que investiga a 

representação da natureza e a consciência ambiental na literatura, questionando 

a instrumentalização do meio ambiente e valorizando sua dimensão simbólica e 

cultural.   

A escolha da obra Torto Arado justifica-se pela riqueza de suas 

descrições do espaço natural e pela forma como os elementos do meio ambiente 

se entrelaçam com as histórias de resistência, memória e identidade dos 

personagens. Assim sendo, uma análise ecocrítica permite evidenciar como a 

literatura afro-brasileira contemporânea pode contribuir para uma reflexão sobre 

práticas sustentáveis, relações sociais e culturais com o território e a 

preservação ambiental.   

Nesse sentido, o presente estudo tem como objetivo principal analisar a 

obra Torto Arado, de Itamar Vieira Junior (2019), sob a perspectiva da ecocrítica, 

buscando compreender de que maneira a natureza é representada na narrativa. 

Quanto aos objetivos específicos busca-se investigar como o ambiente rural vai 



  159 

além do papel de cenário, assumindo funções simbólicas e estruturais que 

influenciam o desenvolvimento da história e a construção das personagens, 

examinar a relação entre a natureza e a memória histórica presente no romance. 

buscando evidenciar como o solo, os ciclos agrícolas e os elementos naturais 

carregam registros de exploração, escravidão e resistência das comunidades 

afro-brasileiras e, por fim, refletir sobre o papel da literatura como instrumento 

de consciência ecológica e social. Espera-se mostrar que Torto Arado contribui 

para o debate sobre preservação ambiental, justiça social e resistência cultural, 

evidenciando a interdependência entre seres humanos, território e memória 

coletiva.  

Este artigo está estruturado em cinco partes principais. Após a 

introdução, a seção de metodologia apresenta os procedimentos adotados para 

a análise da obra Torto Arado. Em seguida, o referencial teórico é dividido em 

dois subtópicos: o primeiro dedica-se à discussão do conceito de ecocrítica, 

abordando suas origens e principais pensadores; o segundo trata da literatura 

afro-brasileira, destacando sua relevância para a valorização da memória, da 

ancestralidade e da resistência cultural. Na sequência, a análise da obra sob a 

perspectiva ecocrítica examina como a natureza é representada na obra, 

explorando suas dimensões simbólicas, históricas e identitárias. Por fim, nas 

considerações finais, são apresentadas as conclusões do estudo, ressaltando a 

contribuição da narrativa para o diálogo entre literatura, meio ambiente e cultura 

afro-brasileira.  

  

Metodologia  
   

O presente estudo caracteriza-se como uma pesquisa bibliográfica de 

natureza qualitativa, conforme preconizado por Gil (2008), que define a pesquisa 

qualitativa como aquela voltada à compreensão profunda de fenômenos, 

valorizando a análise de significados e interpretações contextuais. Nesse 

sentido, o presente estudo se apoia na leitura e análise detalhada da obra Torto 

Arado, de Itamar Vieira Junior (2019), com foco nas representações da natureza 

e interações entre personagens e ambiente. Foram examinadas passagens 

específicas do romance, utilizando-se citações diretas para evidenciar a relação 

entre o espaço natural, práticas culturais e resistência social, permitindo 



  160 

compreender como a narrativa articula memória, identidade e consciência 

ecológica.   

Assim sendo, esta pesquisa apoia-se em referenciais teóricos da 

ecocrítica, especialmente em Glotfelty e Fromm (1996), que defendem a análise 

da literatura considerando a natureza como agente ativo e simbólico, e em Heise 

(2008), que amplia a abordagem para dimensões culturais e globais, enfatizando 

a interdependência entre lugar, ecologia e consciência ambiental. Além disso, 

dialoga-se com Garrard (2012), cuja reflexão sistematiza os principais conceitos 

e correntes da ecocrítica contemporânea, e com Abdias Nascimento (2016), cuja 

perspectiva evidencia que as questões ambientais no contexto afro-brasileiro 

estão profundamente ligadas à resistência, à ancestralidade e à luta contra as 

formas históricas de expropriação dos territórios negros. A metodologia 

qualitativa e bibliográfica permite, portanto, realizar uma análise interpretativa 

que articula teoria e obra literária, de modo a compreender a construção 

simbólica e cultural da natureza em Torto Arado.   

Durante a análise, foram incorporadas citações diretas do romance para 

ilustrar os pontos discutidos, garantindo que a interpretação seja respaldada 

pelo texto original. Esse procedimento permite associar teoria e prática literária, 

evidenciando como a literatura afrobrasileira contemporânea utiliza o espaço 

natural como elemento central na narrativa e como a ecocrítica oferece 

instrumentos para compreender essas relações de forma aprofundada.  

  

Resultados e Discussão   
  
Ecocrítica  

A ecocrítica é um campo interdisciplinar dos estudos literários que tem 

como foco analisar a relação entre a literatura e o meio ambiente. Surgiu na 

década de 1990, nos Estados Unidos, essa vertente teórica consolidou-se a 

partir das discussões promovidas pela Associação para o Estudo da Literatura 

e do Meio Ambiente (ASLE), que passou a propor novas leituras de obras 

literárias à luz de questões ecológicas e ambientais. Esse fator inaugura uma 

nova postura crítica que reconhece a natureza como parte integrante da 

narrativa, e não como mero pano de fundo.   

Nos termos de Glotfelty (1996) a ecocritica   



  161 

é o estudo da relação entre a literatura e o ambiente físico. Assim como 

a crítica feminista examina a língua e a literatura de um ponto de vista 

consciente dos gêneros, e a crítica marxista traz para sua interpretação 

dos textos uma consciência dos modos de produção e das classes 

econômicas, a ecocrítica adota uma abordagem dos estudos literários 

centrada na Terra (Glotfelty, 1996, p. xix).  

  

Essa vertente teórica busca compreender de que maneira os textos 

literários representam a natureza, o meio ambiente e as interações entre o ser 

humano e o mundo físico. Em outras palavras, trata-se de um modo de leitura 

que reconhece a Terra como elemento central na interpretação das obras 

literárias. Assim como outras abordagens críticas que incorporam perspectivas 

sociais e culturais específicas, a ecocrítica também parte de um ponto de vista 

engajado. Glotfelty (1996) compara esse movimento à crítica feminista, que 

analisa a literatura a partir das questões de gênero, e à crítica marxista, que 

considera os modos de produção e as classes sociais. Do mesmo modo, a 

ecocrítica propõe uma leitura que incorpora a consciência ecológica e questiona 

a forma como o ser humano se relaciona com o meio ambiente.   

De acordo com Richard Kerridge (1998, p.05) a ecocrítica tem como 

objetivo principal rastrear as ideias e representações ambientalistas presentes 

nas produções culturais e literárias, buscando compreender de que forma a 

preocupação com o meio ambiente se manifesta na arte e no pensamento 

humano. Esse olhar crítico permite revelar debates ecológicos que, muitas 

vezes, permanecem encobertos ou marginalizados dentro das práticas culturais, 

mas que evidenciam a crescente consciência sobre a crise ambiental 

contemporânea. Mais do que identificar a presença da natureza nas obras, a 

ecocrítica propõe uma reflexão sobre a coerência e a relevância dessas 

representações enquanto possíveis respostas à crise ecológica. Assim, ela não 

se limita à análise estética ou simbólica dos textos, mas também considera o 

potencial ético e social da literatura para provocar mudanças de percepção e 

comportamento diante das questões ambientais.  

A partir da virada do século XXI, estudiosos como Ursula Heise (2008) 

ampliaram o escopo da ecocrítica, incorporando reflexões sobre globalização, 

tecnologia e deslocamentos culturais. Para a autora, a literatura contemporânea 

evidencia uma “imaginação ambiental global” (Heise, 2008, p. 10), que 



  162 

ultrapassa a noção de lugar e desafia fronteiras geográficas, éticas e culturais. 

A autora afirma que:  

A consciência ecológica do mundo moderno não pode mais se limitar 

à preservação local. Ela deve ser capaz de reconhecer a interconexão 

planetária entre cultura, economia e meio ambiente, pois é dessa teia 

global que emergem tanto os riscos quanto as esperanças do futuro 

sustentável (Heise, 2008, p. 61).  

  

Essa perspectiva amplia o olhar ecocrítico, deslocando o foco do meio 

natural em si para as redes de interdependência que ligam humanos e não 

humanos em um mesmo sistema simbiótico.  

No contexto latino-americano, a ecocrítica adquire contornos próprios, por 

incorporar debates sobre colonização, exploração de recursos e identidades 

culturais. Nessa direção, Buell (2005) observa que “a literatura ambiental da 

periferia global tende a articular preocupações ecológicas com injustiças sociais, 

pois ambas derivam de uma mesma lógica de dominação” (Buell, 2005, p. 142). 

Assim, a análise ecocrítica das obras produzidas em países como o Brasil deve 

necessariamente considerar os vínculos entre território, memória e resistência.   

Em termos metodológicos, a ecocrítica oferece ferramentas para 

compreender como os textos literários constroem visões de mundo baseadas na 

relação entre natureza e cultura. Glotfelty (1996, p. 21) observa que “toda 

literatura é, em algum nível, sobre o mundo físico”, e que, portanto, é papel da 

crítica literária reconhecer os modos como os autores representam o ambiente 

e problematizam as formas de exploração e devastação da terra. Essa premissa 

é especialmente relevante em narrativas que tratam de espaços rurais, práticas 

agrícolas e modos de vida comunitários, pois nelas o ambiente natural está 

intimamente ligado à identidade coletiva e à sobrevivência cultural.  

No caso brasileiro, a ecocrítica encontra solo fértil para o diálogo com a 

literatura afrobrasileira, indígena e sertaneja, que frequentemente articulam o 

espaço natural à luta por direitos e reconhecimento. Como observa Silveira 

(2020, p. 88), “a ecocrítica aplicada à literatura brasileira exige o reconhecimento 

das desigualdades ambientais, das heranças coloniais e das práticas simbólicas 

de resistência associadas à terra”. Essa leitura amplia a compreensão do 

ambiente como parte da cultura e como espaço político, onde se travam disputas 

por território, memória e dignidade.  



  163 

 Esse raciocínio também pode ser ampliado à luz do pensamento de 

Abdias Nascimento (2016), que denuncia, em O genocídio do negro brasileiro, 

as formas históricas de expropriação não apenas do corpo negro, mas também 

de seus territórios simbólicos e materiais. Para o autor, o racismo estrutural no 

Brasil está intrinsecamente ligado à apropriação e destruição dos espaços 

ocupados por populações afrodescendentes, configurando uma “violência 

contra a terra e contra a vida” (Nascimento, 2016, p. 84). Nesse sentido, a 

ecocrítica no leva a reconhecer que a luta ambiental não é neutra: ela é também 

uma luta racial e cultural. A degradação ambiental se articula à marginalização 

dos povos negros e à negação de seus modos de existir em harmonia com a 

natureza. Essa visão converge com a proposta de autor de resgatar a 

ancestralidade como princípio de reexistência, isto é, de recriar o vínculo 

sagrado entre o povo negro e a terra, um elo rompido pela colonização, mas 

restaurado pela arte, pela memória e pela espiritualidade.  

Portanto, a ecocrítica, enquanto abordagem teórico-metodológica, 

convida a repensar a própria função da literatura na contemporaneidade. Ela 

propõe uma leitura ética e ecológica do texto literário, capaz de articular 

questões ambientais e sociais, e de reconhecer a interdependência entre os 

seres humanos e o mundo natural. Assim, o discurso ecocrítico revela-se como 

uma ferramenta potente para compreender como a arte literária pode promover 

consciência ambiental e justiça social.  

 

Análise de Torto Arado sob a perspectiva ecocrítica   

O romance Torto Arado, de Itamar Vieira Júnior (2019), apresenta a 

trajetória das irmãs, Bibiana e Belonísia, que vivem em uma comunidade rural 

no interior da Bahia, descendente de antigos quilombos. Desde a infância, as 

meninas crescem sob as marcas da pobreza e da opressão, em um espaço 

dominado pelos grandes proprietários de terra, que mantêm os trabalhadores em 

condições precárias e de subordinação quase escravocrata. A narrativa se inicia 

com um acidente que marca profundamente a vida das irmãs, ao manusearem 

uma antiga faca guardada embaixo da cama da avó, uma delas perde a língua, 

e o silêncio passa a simbolizar não apenas a dor pessoal, mas também o 



  164 

silenciamento histórico imposto aos povos afrodescendentes e camponeses do 

Brasil.  

Ao longo da obra, a voz narrativa se alterna entre Bibiana, Belonísia e, 

mais tarde, a entidade espiritual Santa Rita Pescadeira, compondo uma tessitura 

que mistura realismo e espiritualidade. O romance denuncia a exploração da 

terra, o trabalho análogo à escravidão e o apagamento cultural das comunidades 

negras rurais, revelando suas formas de resistência e de preservação de 

saberes ancestrais.    

A relação entre o homem e a terra transcende o espaço físico e adentra 

o campo simbólico, espiritual e político. A narrativa das irmãs Bibiana e Belonísia 

revela como o ambiente natural é um dos elementos estruturantes da 

experiência afrodescendente no Brasil. Nesse contexto, a ecocrítica, oferece 

uma lente potente para compreender como a natureza, em Torto Arado, assume 

funções múltiplas: espaço de resistência, de memória histórica e de 

protagonismo simbólico.   

Nesse sentido, a terra, na obra de Vieira Júnior (2019), é um elemento 

vivo, que fala, acolhe e resiste. Ela é o solo de onde emergem as vozes 

silenciadas pela escravidão e pelo racismo estrutural, e o lugar onde se afirmam 

identidades e tradições que o sistema colonial tentou apagar. A relação das 

personagens com o ambiente ultrapassa o aspecto utilitário do cultivo, ela 

representa pertencimento, ancestralidade e sobrevivência. Conforme podemos 

observar: “Meu pai, quando encontrava um problema na roça, se deitava sobre 

a terra com o ouvido voltado para seu interior, para decidir o que usar, o que 

fazer, onde avançar, onde recuar. Como um médico à procura do coração (Vieira 

Júnior, 2019, p. 100).  Essa dimensão simbólica remete à leitura proposta por 

Greg Garrard (2012, p. 14), para quem “a paisagem natural não é mero pano de 

fundo, mas participante ativo na configuração dos significados sociais e 

espirituais”. Assim, em Torto Arado, o espaço rural se converte em território de 

resistência tanto material, quanto cultural, reafirmando a vitalidade das 

comunidades negras frente à expropriação e à violência.  

 Essa dimensão política e simbólica da terra dialoga diretamente com as 

reflexões de Nascimento (2016), para quem o espaço é elemento central na 

reconstrução da identidade afrobrasileira. Em sua concepção de quilombismo, 



  165 

o teórico propõe que o território é o fundamento da liberdade, pois nele se 

enraízam as práticas comunitárias, espirituais e culturais que garantem a 

sobrevivência coletiva. A comunidade de Água Negra, em Torto Arado, pode ser 

lida como um espaço de resistência onde a ligação com o solo é também um 

gesto de insurgência contra o sistema colonial e capitalista. Assim como o 

quilombismo abdiasiano, o romance de Itamar Vieira Júnior valoriza a terra como 

extensão da memória e do corpo negro, reafirmando que  

“viver sobre a terra é mais do que existir; é resistir” (Nascimento, 2016, P. 101).  

O ambiente da fazenda Água Negra constitui um microcosmo das 

contradições históricas do Brasil. De um lado, há a continuidade das práticas de 

servidão e exploração; de outro, a persistência dos modos de vida e dos saberes 

herdados da ancestralidade africana. A terra cultivada é também lugar de luta, 

e a lida agrícola ganha sentido político em que semear, colher e dividir o alimento 

se tornam gestos de autonomia. A comunidade se organiza a partir de um senso 

de solidariedade, o que revela, segundo Muniz Sodré (2019, p. 82), “a ética da 

convivência ancestral, marcada pela circularidade e pela partilha”. Essa 

dimensão coletiva se opõe à lógica capitalista de apropriação e destruição da 

natureza.  inserindo a narrativa de Itamar Vieira Júnior em uma ecocrítica que é 

também decolonial, pois “reconhece o saber ecológico de populações 

historicamente marginalizadas” (Heise, 2008, p. 59).   

O solo, em Torto Arado, é mais do que suporte material, carrega a 

memória histórica dos povos que o trabalharam. As cicatrizes da escravidão 

permanecem inscritas na paisagem e nos corpos, como um testemunho mudo 

de séculos de violência. A personagem Donana, figura central da comunidade, 

expressa essa consciência ao afirmar que “a terra guarda tudo, até o sangue 

dos que nela morreram” (Vieira Júnior, 2019, p. 132). Essa fala reforça a ideia 

de que o ambiente natural, ao contrário de ser um espaço neutro, é uma 

instância de lembrança e de registro. Para Ursula Heise (2008, p. 29), “a 

ecocrítica contemporânea precisa compreender o ambiente como uma rede de 

histórias humanas e não humanas entrelaçadas no tempo”. Essa concepção se 

ajusta perfeitamente à narrativa de Itamar Vieira Júnior, na qual o passado das 

senzalas e das lutas pela liberdade emerge constantemente do chão cultivado, 



  166 

como se a terra fosse a guardiã de uma memória coletiva que se recusa a ser 

silenciada.   

A leitura ecocrítica de Torto Arado também permite perceber como o 

ambiente natural se converte em protagonista simbólico. A natureza não é 

apenas cenário, mas uma força dotada de agência, influencia comportamentos, 

molda decisões e expressa emoções. As estações do ano, as cheias dos rios e 

a fertilidade da terra determinam os ciclos da vida comunitária e da narrativa. 

Conforme analisa Garrard (2012, p. 28), “a natureza na literatura pode operar 

como sujeito, com vontade e capacidade de agir sobre os humanos”. Essa 

perspectiva é visível na relação espiritual que as personagens estabelecem com 

o ambiente, particularmente na figura de Santa Rita Pescadeira, entidade que 

assume a narração na parte final do romance. Sua voz: “eu estava na água, na 

terra, no vento” (Vieira Júnior, 2019, P. 245) amplia a dimensão simbólica da 

natureza como presença viva e sagrada. O recurso à religiosidade afro-

brasileira, nesse ponto, integra o pensamento de Conceição Evaristo (2011, p. 

98), para quem “a ancestralidade é um território de resistência e recriação de 

sentidos, onde a palavra se enraíza na terra e o corpo se torna texto de 

memória”.   

Nessa confluência entre o humano e o natural, Torto Arado constrói uma 

poética da terra, onde o ambiente é sujeito e testemunha, resistência e elo de 

identidade. A terra não é apenas cultivada: ela cultiva os personagens, 

moldando suas trajetórias e suas percepções do mundo. Como ressalta 

Zilberman (2003, p. 41), “a literatura, ao revelar o homem em sua relação com 

o espaço, propõe também uma ética da existência coletiva”. Em Vieira Júnior, 

essa ética se manifesta na consciência de que a emancipação social só é 

possível quando se reconhece a interdependência entre homem e natureza, 

uma relação de cuidado, não de domínio. O vínculo afetivo e espiritual com a 

terra revela-se, portanto, como forma de libertação e de reconstrução de uma 

identidade fragmentada pela colonização.   

Assim, o romance de Itamar Vieira Júnior insere-se no panorama da 

literatura afro-brasileira contemporânea que, ao articular ecologia, memória e 

espiritualidade, amplia o horizonte da ecocrítica para incluir as vozes 

historicamente silenciadas. O espaço rural nordestino torna-se, nesse sentido, 



  167 

um campo simbólico onde se encontram o sofrimento e a esperança, o passado 

e o futuro, o humano e o não humano. Torto Arado é, ao mesmo tempo, denúncia 

e celebração: denúncia da exploração e da desigualdade que persistem na 

estrutura agrária brasileira, e celebração da resistência dos que, ligados à terra, 

continuam a reexistir.  

Como conclui Glotfelty (1996, p.20), “a literatura ambientalmente 

consciente não fala apenas sobre o mundo natural; ela fala por ele”. Essa 

afirmação encontra em Torto Arado uma tradução poderosa — a voz da terra 

ecoa nas vozes de Bibiana, Belonísia e Santa Rita Pescadeira, afirmando que a 

natureza, a memória e a identidade são dimensões indissociáveis na luta pela 

liberdade.  

  

Considerações Finais   

  

A partir dessa leitura, compreende-se que a ecocrítica, quando associada 

à literatura afro-brasileira, ultrapassa a dimensão puramente ambiental. Ela se 

torna uma ferramenta para analisar as relações históricas de opressão, exclusão 

e resistência que marcam a experiência negra no Brasil. Em Torto Arado, o 

espaço rural da Bahia é mais do que o cenário da narrativa, portanto, é o corpo 

simbólico de um povo que, mesmo diante da exploração e do apagamento, 

encontra na terra o sentido de continuidade e dignidade. O romance traduz a 

força das comunidades negras que cultivam o solo e dele tiram sustento, mas 

também mantêm vivas suas tradições, saberes e espiritualidades. Assim, o 

ambiente natural é transformado em espaço de memória e afirmação cultural.  

A literatura afro-brasileira, nesse sentido, reforça o potencial 

transformador da palavra e da arte. Ao dar voz aos sujeitos historicamente 

marginalizados, ela contribui para repensar o lugar do humano no mundo e suas 

relações com o meio ambiente. A ecocrítica aplicada a esse campo revela que 

a natureza pode ser compreendida não apenas como recurso, mas como 

extensão da própria vida e da ancestralidade. Na obra, as relações entre os 

personagens e o ambiente revelam uma ecologia de solidariedade, 

espiritualidade e resistência. Essa abordagem amplia a compreensão do 



  168 

conceito de ecologia, incluindo dimensões sociais, raciais e espirituais que 

historicamente foram negligenciadas pelos estudos ambientais tradicionais.  

Entretanto, observa-se que os estudos ecocríticos no Brasil ainda são 

marcados por uma ausência de perspectivas negras e decoloniais. Grande parte 

das análises ambientais continua baseada em teorias produzidas em contextos 

eurocêntricos, que pouco dialogam com a realidade afro-brasileira. Por isso, há 

uma lacuna importante a ser preenchida: a construção de uma ecocrítica que 

reconheça as especificidades das experiências negras, suas formas de habitar 

o mundo e de se relacionar com a natureza. É urgente desenvolver uma 

ecocrítica afro-brasileira que valorize o saber ancestral, o vínculo espiritual com 

a terra e as práticas comunitárias como formas legítimas de resistência e 

conhecimento.  

Os resultados desta análise reforçam que Torto Arado é uma obra que 

traduz, de forma sensível e potente, a convergência entre natureza, cultura e 

identidade. O romance mostra que a terra não é apenas objeto de posse, mas 

território simbólico de memória e de luta. Nela estão inscritos os sofrimentos, as 

esperanças e as reexistências de um povo que sobrevive apesar das 

adversidades. A narrativa reafirma que o meio ambiente é também um espaço 

político, no qual se travam batalhas por reconhecimento e liberdade. Essa visão 

amplia o alcance da ecocrítica e propõe um olhar mais inclusivo, atento às 

relações entre raça, território e meio ambiente.   

Essa perspectiva encontra ressonância no pensamento de Nascimento 

92016), cuja concepção de quilombismo propõe uma reorganização social e 

espiritual baseada na comunhão com a terra e no respeito à ancestralidade. Em 

diálogo com o romance, o quilombo se torna metáfora da resistência ecológica 

e cultural — um modelo de vida que integra solidariedade, espiritualidade e 

equilíbrio com a natureza. Incorporar essa visão à ecocrítica significa reconhecer 

que a defesa do meio ambiente, no contexto afro-brasileiro, é também a defesa 

da vida negra, de suas histórias e de seus territórios.  

Conclui-se, portanto, que a aproximação entre a ecocrítica e a literatura 

afro-brasileira representa um caminho fecundo para os estudos literários 

contemporâneos. Essa integração permite compreender o ambiente como um 

espaço de resistência, memória e transformação, ao mesmo tempo em que 



  169 

valoriza as vozes negras que sempre estiveram ligadas à terra de modo 

simbólico e espiritual. Torto Arado mostra que cuidar da terra é também cuidar 

da história, e que reconhecer a natureza como protagonista é reconhecer a força 

ancestral que sustenta a vida. Ainda há muito a ser explorado nesse campo, e 

o aprofundamento de uma ecocrítica afro-brasileira é fundamental para que 

possamos construir uma visão mais plural, justa e enraizada das relações entre 

literatura, cultura e meio ambiente.  

  

Referências   

 

BUELL, Lawrence. The Future of Environmental Criticism: Environmental 
Crisis and Literary Imagination. Oxford: Blackwell, 2005.   
EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Belo 
Horizonte: Nandyala, 2011.  

GARRARD, Greg. Ecocrítica. Tradução de Maria Lúcia de Oliveira. São Paulo: 
Contexto, 2012.  

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: 

Atlas, 2008.  

GLOTFELTY, Cheryll. The Ecocriticism Reader: Landmarks in Literary 
Ecology. Athens: University of Georgia Press, 1996.  

HEISE, Ursula K. Sense of Place and Sense of Planet: The Environmental 
Imagination of the Global. Oxford: Oxford University Press, 2008.  

JUNIOR, Itamar Vieira. Torto Arado. São Paulo: Todavia, 2019.   

KERRIDGE, Richard. Environmentalism and ecocriticism. In: BARRY, Peter 
(ed.). Beginning theory: an introduction to literary and cultural theory. 
Manchester: Manchester University Press, 1998. p. 530–546.  

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um 
racismo mascarado. 3. ed. São Paulo: Perspectiva, 2016.  

SILVEIRA, Maria do Socorro. Ecocrítica e literatura brasileira: território, 
resistência e memória. São Paulo: Edusp, 2020.  

SODRÉ, Muniz. A verdade seduzida: por um conceito de cultura no Brasil. 

3. ed. Rio de Janeiro: Mauad, 2019.   

ZILBERMAN, Regina. Literatura e ética: o amor nos tempos do mercado. São 
Paulo: Contexto, 2003.  

  



  170 

 CAPÍTULO 10 
 

A ATUAÇÃO DA MULHER NA CONSTRUÇÃO E 
(RE)CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE 

MOÇAMBICANA EM O ALEGRE CANTO DA 
PERDIZ, DE PAULINA CHIZIANE 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

Erilane Santos Machado1 
 

1 Graduanda em Letras pela Universidade Estadual do Maranhão UEMA- Campus Pedreiras. 

  

RESUMO:  
O presente artigo literário busca analisar a obra O alegre canto da perdiz (2008), 
de Paulina Chiziane, a partir de uma perspectiva voltada para os processos de 
construção e (re)construção da identidade moçambicana no contexto colonial, 
considerando especialmente o corpo da mulher negra. A escritora apresenta um 
olhar crítico sobre as condições em que Moçambique foi colonizado e, dessa 
forma, evidencia por que a figura feminina foi historicamente subalternizada e 
lançada à obscuridade. Sua escrita nos permite compreender como se deu, de 
fato, o processo de formação identitária a partir de uma literatura 
verdadeiramente moçambicana. O objetivo deste trabalho é refletir e 
compreender, por meio da escrita desta romancista, o contexto sociocultural e o 
papel da mulher sob um prisma da escrevedura moçambicana. Para isso, o 
aparato teórico mobilizado retoma conceitos de Barbosa (2011), Barbosa e Seco 
(2014), Chabal (1994), Champagnate (2020), Duarte (2011), Leite (2012) e 
Macedo e Amaral (2005). Essa análise possibilita entender como a autora utiliza 
sua narrativa para desconstruir a perspectiva tradicional que relaciona a 
colonização a uma suposta convivência civilizada e afetiva entre o homem 
branco e a mulher negra, oferecendo um olhar novo, crítico e introspectivo sobre 
a atuação da mulher negra dentro do processo colonial.  
Palavras-chave: Condição Feminina; Mulher africana; Identidade.  

  
 

Introdução  
  

A escritora Paulina Chiziane é apresentada como uma das vozes 

literárias mais influentes de Moçambique. Suas obras constituem parte 

fundamental da literatura moçambicana pós-independência e apresentam 

características marcantes, como o protagonismo da mulher negra, a 



  171 

problematização da condição feminina em seus contextos históricos, sociais e 

políticos, e a construção da identidade nacional. Ela é a primeira mulher a 

publicar um romance moçambicano, Balada de amor ao vento (1990), embora 

se autodefina apenas como uma contadora de estórias.  

A autora ergue a bandeira de narrar Moçambique a partir de um olhar 

feminino. Sua voz expressa as dores e os traumas de um povo, revelados na 

construção de personagens assombradas por memórias de extrema violência, 

ao mesmo tempo em que evidencia a complexa dualidade entre colonizador e 

colonizado.  

Falei com mulheres, mas também conheço histórias já seculares. Esse 
problema da mulher se arrasta há muito tempo. As próprias mulheres, 
quando escrevem, muito poucas vezes se debruçam sobre os seus 
problemas como mulheres. Em Moçambique, como em qualquer parte 
da África, a condição da mulher, a sua situação, o tipo de 
oportunidades que tem na sociedade, o estatuto que tem dentro da 
família, na sociedade, é algo que de facto merece ser visto. Porque as 
leis da tradição são muito pesadas para a mulher. (Chabal, 1994, p. 
298).  
  

A literatura africana tem suas bases fortemente vinculadas ao movimento 

da Negritude, idealizado inicialmente fora do continente africano e consolidado 

na França, onde ganhou forma e força. Esse movimento foi inspirado pelas 

revoltas anticolonialistas que ocorriam em diferentes países africanos. Seu 

objetivo inicial era de caráter cultural, buscando negar e erradicar as políticas de 

assimilação impostas à população negra e, desse modo, reivindicar a cultura 

africana tradicional. Pretendia-se afirmar o orgulho identitário e rejeitar os 

padrões de comportamento, crenças, instituições e valores impostos pelo 

colonizador europeu. Nesse contexto, nasce uma literatura africana que 

buscava romper com a tradição europeia, valorizar os aspectos das tradições 

locais e afirmar-se como forma de resistência à opressão colonial.  

Segundo Leite (2012, p. 16):  

Na sequência do movimento da Negritude e da necessidade de 

afirmação cultural da herança africana, os africanistas enveredaram 

pelos complexos e inúmeros caminhos da tradição oral africana, quer 

ao nível de recolha e estudo dos textos, sua fixação e classificação, 

quer ainda na sua premeditada incorporação nos universos da escrita 

literária.  

  

A escrita feminina, durante séculos, foi subalternizada e anulada de 

qualquer possibilidade de participação crítica. Muitas escritoras recorreram a 



  172 

pseudônimos, apagando voluntariamente sua identidade para conseguir 

publicar textos que lhes eram proibidos. Em uma sociedade patriarcal e 

machista, não cabia à mulher abordar temas considerados inadequados à 

“personalidade feminina”. Essas limitações impostas às mulheres restringiam-

nas a temáticas relacionadas à criação dos filhos, aos afazeres domésticos, à 

beleza e à culinária (Barbosa, 2011), convertendo tais assuntos em espaços 

“supostamente livres” dentro de um verdadeiro regime de ditadura editorial-

literária, que suprimia a liberdade de pensar e de expressar-se das mulheres 

africanas.  

Barbosa enfatiza esse processo ao afirmar:  

[...] desde os primeiros passos, a literatura feminina esteve associada 

às temáticas do cotidiano, da intimidade e do doméstico, sob uma 

estética intimista e confessional. E justamente por isso [mas não 

somente] fora considerada menor: por tratar de trivialidades, 

amenidades e assuntos menos sérios, numa época em que o mundo 

privado era estigmatizado e, junto com ele, sua protagonista: a 

mulher.” (Barbosa, 2011, p. 76)  

  

É impossível compreender a escrita literária de Paulina sem possuir um 

conceito prévio acerca do contexto histórico de Moçambique e das 

consequências geradas pelos processos de colonização e descolonização. Em 

O alegre canto da perdiz, a autora evidencia a chegada dos portugueses ao 

território moçambicano sob uma perspectiva autóctone, revelando o marco de 

profundas transformações sociais, culturais e políticas vivenciadas pela África.  

Era uma vez uns navegadores que se fizeram ao mar. Iam a caminho 

da Índia, em busca de pimenta e piri-piri, para melhorar o paladar das 

suas refeições de bacalhau e sardinha. Quando passavam pelo 

Oceano Índico, começaram a sentir vontades. De repousar. Ou de 

urinar. De pisar em terra firme e olhar para o mar. Talvez. Ou foram 

atraídos pelo maravilhoso canto das sereias. Atracaram.” (Chiziane, 

2008, p. 62)  

  

Publicado em 2008, o romance desempenha um papel significativo na 

construção da memória e da identidade do povo moçambicano. A escritora 

moçambicana dedica-se a revisitar acontecimentos históricos do período 

colonial português, construindo uma narrativa que aborda temáticas essenciais, 

complexas e ainda atuais na sociedade moçambicana contemporânea, como a 

condição da mulher diante do colonialismo, a assimilação, a discriminação racial, 

a miscigenação e o aculturamento organizacional.  



  173 

Como afirma Duarte (2011, p. 80):  

Literaturas emergentes como a africana cultivam temas ligados à 

resistência, como: emigração, antievasão, o papel da mulher, a 

significação da terra, mito, crenças, etnia como forma de preservar 

tanto as fontes da cultura popular quanto as raízes nacionais, 

autênticas determinantes da busca de identidade.”  

  

A narrativa desenvolve-se em um amplo arco temporal, que abrange 

desde o estabelecimento do regime colonial português até o período pós-

independência. A obra apresenta a trajetória de uma família moçambicana ao 

longo de quatro gerações: Serafina, sua filha Delfina; Maria das Dores e Jacinta, 

filhas de Delfina; e, posteriormente, os filhos de Maria das Dores.  

Uma das protagonistas centrais é Delfina, uma mulher negra que, ainda 

jovem, sonhava em ter a grandeza das sinhás, mas foi vendida pela própria 

família em troca de comida. Seu sonho de ser professora é frustrado quando o 

pai se recusa a aderir ao regime de assimilação português. Delfina casa-se com 

José dos Montes, seu primeiro marido, e o convence a tornarse assimilado, 

mesmo que isso implicasse renegar sua identidade e eliminar vestígios de sua 

história.  

Movida pelo desejo de ascensão social, liberdade e poder econômico, 

Delfina percebe que a assimilação do marido não é suficiente para alcançar tais 

objetivos. Decide, então, ter um filho mulato, acreditando que, assim, seria aceita 

pelos brancos e reconhecida por participar da criação de uma “nova raça”. 

Segundo explica a própria narrativa: “só aqueles que herdar a tez dos 

marinheiros vai ficar lindo… Então as negras procuram um filho mulato. Para 

diminuir a negritude da sua pele” (Chiziane, 2008, pp. 183-184). Delfina 

abandona o marido negro para ter filhos com o amante português, ainda que 

ame José dos Montes. Esse ato revela a impossibilidade (no Moçambique 

colonial) de uma mulher negra ascender socialmente sem romper com suas 

raízes e afetos.  

Portanto, o objetivo deste artigo é analisar a obra, O alegre canto da 

perdiz e compreender a atuação da mulher na construção e (re)construção da 

identidade moçambicana, observando de que maneira se estabelece o processo 

de afirmação cultural e identidade social na obra. Pretende-se, ainda, esclarecer 

como a criação literária de Paulina Chiziane está enraizada na realidade 



  174 

histórica, social e política de seu país, por meio da análise das personagens 

femininas que a autora retrata. A narrativa de contexto colonial evidencia como 

as cicatrizes e as lembranças dolorosas da segregação e da inferiorização, 

especialmente da mulher negra, se perpetuam, tornando-se, por vezes, 

heranças de caos, violência e dor.  

  

Ressignificação do corpo da mulher na formação da identidade e memória 

moçambicana  

  

A reflexão sobre o corpo da mulher moçambicana torna-se indispensável 

quando se pretende realizar uma análise aprofundada da construção da 

identidade nacional, uma vez que o corpo feminino está intrinsecamente ligado 

à história que o constituiu. Nos primeiros momentos da colonização, o corpo da 

mulher negra foi invadido pelos portugueses como estratégia para manter sua 

presença e domínio no território. O corpo feminino, portanto, tornase uma 

localidade de disputa; desejado, apropriado e instrumentalizado tanto por 

homens moçambicanos quanto pelos colonos europeus. A idealização da posse 

do corpo da mulher negra como forma simbólica de tomada do território era 

recorrente no período colonial em Moçambique, assim como em outras colônias 

portuguesas africanas, conforme explicam Macedo e Amaral (2005).  

Dentro da análise dos processos que promoveram e mantiveram o 

colonialismo, uma linha de trabalho que se cruza com o feminismo está 

ligada à análise da representação de territórios colonizados como um 

corpo feminino exposto à descoberta do homem branco. A descoberta 

está que se sugere ser a única forma viável de fazer estes territórios 

evoluírem, produzirem mais, fertilizarem-se (no sentido de tirar partido 

das riquezas em potência). [...] Mais uma vez, a objetificação da mulher 

como ‘fronteira’ ou ‘território em disputa’ revela como a legitimação do 

direito político se cruza perversamente com a necessidade de 

objetificação das mulheres, em termos mais ou menos retóricos, mas 

sempre materializados em forma de colonização efetiva.” (Macedo; 

Amaral, 2005, p. 71).  

  

A instrumentalização colonial do corpo da mulher negra para fins políticos 

sempre esteve presente e se manifesta, de forma contundente, na literatura de 

Paulina Chiziane. A autora retoma metáforas e mitos de origem relacionados à 

construção de Moçambique, desconstruindo-os por meio da ironia a fim de 

evidenciar a objetificação histórica que recai sobre o corpo feminino. Nessa 



  175 

perspectiva, a apropriação do corpo da mulher pelo homem branco não apenas 

simbolizava o domínio colonial, mas também legitimava sua permanência, 

garantindo uma colonização duradoura e eficaz.  

Em O alegre canto da perdiz, a prosadora utiliza diversas imagens míticas 

pré-coloniais para reconstruir criticamente a narrativa da formação da nação 

moçambicana. Observa-se também o uso de alegorias atribuídas ao ponto de 

vista do colonizador, que servem para ilustrar como a identidade moçambicana 

foi sendo moldada a partir da desigualdade de poderes. Essas alegorias surgem 

na narrativa no período que antecede a independência, remetendo à região da 

Zambézia — onde se situam os montes Namuli, considerados o berço da 

humanidade. Segundo o mito recontado nesta prosa, os marinheiros 

portugueses teriam se deixado seduzir por uma figura feminina mítica, 

estabelecendo com ela uma relação simbólica de posse e fertilização do 

território:  

De todas as sereias, a Zambézia era a mais bela. Os marinheiros 

invadiram-na e amaram-na furiosamente, como só se invade uma 

mulher amada. A Zambézia bela, encantada, gritava em orgasmo 

pleno: vem, marinheiro, ama-me, eu te darei um filho. Eu e tu, sempre 

juntos, criando uma nova raça. Em todo o lado deixaremos marcas do 

nosso amor. Deixaremos um mulato em cada grão de areia, para 

celebrarmos a tua passagem por este mundo!” (Chiziane, 2008, p. 62-

63).  

  

Paulina Chiziane retrata o encontro entre mulheres negras e colonos por 

meio de uma linguagem mítica, utilizada para iluminar simbolicamente o 

nascimento da nação moçambicana. Dessa forma, a autora explora a realidade 

do discurso colonial vigente na época, que frequentemente apresentava as 

relações entre colonos e mulheres africanas de maneira idealizada e afetiva, 

ocultando a violência sistemática que estruturava tais encontros. Essa 

representação romantizada é empregada de forma irônica, permitindo o 

questionamento de concepções tradicionalmente aceitas sobre o contato 

colonial.  

O discurso alegórico construído pela autora deixa evidente um aspecto 

central dessa relação: a violência. Ao descrever chicotes, canhões e outras 

armas trazidas pelos colonizadores para dominar as terras como expressões de 

uma suposta “paixão” pelas mulheres autóctones, a autora desmonta, por via da 

ironia, as visões essencialistas e conciliatórias acerca do período colonial.  



  176 

Fiquem aqui, marinheiros, e fecundem estas donzelas, rogavam os 

reis, soltem algumas das vossas sementes nestas terras para a eterna 

celebração da vossa passagem por estes trópicos. (...) Qualquer 

visitante que bebe dessa poção esquece o caminho de regresso. 

Fizeram tudo para os visitantes não saírem dali. Mas os teimosos 

marinheiros partiram sem despedida. Bruxaria de preto não faz efeito 

no branco, comentei amargamente. Como estavam enganados! Pouco 

depois os marinheiros regressaram, arrasados por uma paixão 

dourada. Com canhões, espingardas, chicote e muito vinho, para fazer 

a limpeza da terra e entorpecer os incômodos. Tinham achado a terra 

prometida.” (Chiziane, 2008, p. 63-64).  

  

Ao utilizar essa cena de encontro entre colonos e mulheres africanas, a 

romancista nomeia de “violência passional” o sentimento atribuído aos 

colonizadores, denunciando a naturalização histórica dessa violência. A autora 

transforma o estupro colonial em metáfora fundante da construção identitária 

moçambicana segundo a lógica do colonizador. Entretanto, sob a perspectiva 

do colonizado, tal “construção” corresponde, na verdade, à destruição: a 

degradação de uma cultura, de um povo, de uma vida e de uma identidade já 

existentes.  

As mulheres violadas choravam as dores do infortúnio com semente 

no ventre, e deram à luz uma nova nação. Os invasores destruíram 

nossos templos, nossos deuses, nossa língua. Mas com eles 

construíram uma nova língua, uma nova raça. Essa raça somos nós.” 

(Chiziane, 2008, p. 23-24).  

  

 A escritora conclui essa descrição com a afirmação: “Essa raça somos 

nós”, indicando que não consente com a visão idealizada de que Moçambique 

teria sido construído por meio de relações harmoniosas e civilizadas entre 

colonos e mulheres africanas. A autora evidencia que a formação do país não 

se sustenta no mito de uma colonização respeitosa e humanizada como propõe 

o luso-tropicalismo, mas se assenta sobre falhas, cicatrizes, violência, censura 

e dor. Assim, Chiziane mobiliza imagens frequentemente utilizadas para exaltar 

a construção da nação apenas para, em seguida, desconstruí-las de maneira 

contundente, expondo a realidade como ela foi.  

Na narrativa, a região da Zambézia é figurada como uma mulher que se 

entrega aos marinheiros, e o estupro sofrido por essas mulheres torna-se uma 

alegoria expressiva do encontro violento entre africanas e colonos como 

elemento estruturante da formação nacional. Não há espaço para 



  177 

romantizações: termos como “espinho”, “fel”, “opressão”, “tormento” e “dor” 

esclarecem a perspectiva realista e crítica da autora.  

A Zambézia abriu o seu corpo de mulher e se gravou de espinho e fel. 

Em nome desse amor se conheceram momentos de eterno tormento 

e as lágrimas trouxeram-se um rio inesgotável no rosto das mulheres. 

As dores do parto se tornaram eternas, os filhos nasceram apenas 

para morrer, eram carne para canhão. Ó povo preparado inutilmente, 

transformar os corações em pedra para fugir à dor, à morte, à 

opressão.” (Chiziane, 2008, p. 64).  

  

O romance descreve alegoricamente as “dores do parto eternas”, 

evocando a noção simbólica do pecado original para justificar, ironicamente, o 

sofrimento imposto às mulheres africanas. Essa alegoria encontra 

correspondência nas figuras de Delfina e Soares — a protagonista e seu 

segundo marido português —, que encarnam o mito da sereia da Zambézia e 

do marinheiro apaixonado, como argumentam Barbosa e Secco no artigo O 

alegre canto do corpo feminino e suas notas dissonantes (2014):  

Soares e Delfina duplicam, então, a alegoria do marinheiro e da sereia, 

vista na citação anterior, e reproduzem, mais uma vez, um rosto erótico da 

relação entre o colonizador Portugal e a colonizada Moçambique. (...) De que é 

feito este amor erótico? Que elementos subjazem a esse processo contínuo de 

rendição e resistência entre mulheres e homens, ora sob os traumas da 

exploração, ora sob o encantamento do fazer sensível?” (Barbosa; Secco, 2014, 

p. 4).  

O discurso erótico no contexto pós-colonial moçambicano, como apontam 

as autoras, se constrói sobre essa dualidade de exploração dos corpos — tanto 

do colonizador quanto do colonizado. O produto dessa união forçada, desse 

estupro colonial, é figurado como um ser híbrido, uma “nova raça”. Macedo e 

Amaral (2005) caracterizam essa figura como o “Outro colonial”, expressão que 

evidencia uma identidade inédita, marcada pela violência e pela ruptura:  

A hibridização do ‘Outro’ colonial criou uma nova identidade, não 
existente no passado. A legitimidade do híbrido, quando reivindica um 
passado exclusivamente seu, obedece a um efeito político (...). O seu 
passado é já, ele próprio, uma formação híbrida.” (Macedo; Amaral, 
2005, p. 95).  

  

No romance essa reflexão se torna central. A narrativa oferece uma leitura 

crítica da geração de “filhos do estupro”: seres híbridos, descendentes da 



  178 

violência e da desumanização do período colonial, mas que, paradoxalmente, 

tornam-se representantes da nova nação e da identidade moçambicana. A 

temática do estupro aparece reiteradamente ao longo da obra, figurando como 

uma herança colonial que persiste na contemporaneidade.  

Chiziane deixa evidente que a cultura do estupro, durante e após a 

colonização, é uma alegoria constitutiva da formação de Moçambique. A 

virgindade de Delfina, vendida a um português por sua própria mãe, simboliza 

essa continuidade, marca que se repete quando a própria Delfina vende a 

virgindade de sua filha, Maria das Dores, para saldar uma dívida. No romance, 

a autora revela como o corpo da mulher negra possuía valor mercantil para o 

homem branco, enquanto a mulher permanecia impossibilitada de recusar tal 

exploração diante da miséria e das pressões familiares.  

O velho branco estava no quarto escuro esperando por ela. Segurou-

a. Apalpou-a. Sugou-a. A mãe sorriu lá fora, tomando um copo de 

vinho e esperando por ela. Foi um momento de conflito intenso, em 

que não consegui entender a alegria da mãe diante do pecado 

original.” (Chiziane, 2008, p. 78).  

  

A calma de Serafina, aguardando Delfina enquanto desfrutava de uma 

taça de vinho, evidencia o pacto mercantil entre ela e o português: a venda da 

virgindade da filha em troca de produtos caros — vinho, bacalhau, azeitonas — 

associados a um status econômico mais elevado por serem provenientes da 

metrópole. Nesse contexto, o corpo da mulher torna-se instrumento de 

sobrevivência, e sua exploração passa a integrar a própria lógica de 

reconstrução nacional, perpetuando a herança colonial. Anos mais tarde, Delfina 

repete o ato ao vender sua filha Maria das Dores a Simon, o feiticeiro, revelando 

a continuidade dessa prática.  

Na sua terra a mulher é peça que se compra e se vende. Selo de 

contrato. Moeda de troca. Hipoteca. Multa. Sobrevivência. Ela também 

foi usada pela própria mãe, na infância distante. Entregue aos brancos 

das lojas a troco de comida.” (Chiziane, 2008, p. 93).  

  

Na narrativa, a mulher aparece como moeda de troca e estratégia de 

sobrevivência, expressão de uma condição marcada pela violência colonial e 

pós-colonial. Essa representação contribui para refletir sobre a construção da 

memória e da identidade moçambicana, revelando como o corpo feminino, 

reiteradamente violentado, torna-se território simbólico da história nacional.  



  179 

  

Considerações Finais  

  

Com licença poética, pode-se afirmar que Paulina Chiziane ultrapassa 

limites e horizontes por meio de sua escrita. A literatura desta autora não aborda 

apenas a condição da mulher negra, mas também contribui para a afirmação e 

a força do povo moçambicano no período pós-independência, possibilitando a 

criação e consolidação de novas literaturas africanas. Essas narrativas tratam 

de temáticas ligadas à colonização, à pós-independência, à ancestralidade 

cultural e à temporalidade, sempre articuladas por personagens fortes, 

complexas e profundamente inseridas em reflexões socioculturais.  

A autora desconstrói preceitos estigmatizados da história oficial, 

frequentemente tidos como verdades incontestáveis. Sua narradora oferece 

uma imagem mais realista da construção da nação moçambicana ao apropriar-

se de um discurso irônico que evidencia preconceitos herdados do período 

colonial. A perspectiva da autora permite revalorizar o papel da mulher na 

formação de Moçambique, mostrando que essa história deve ser vista sob o 

olhar daqueles que foram silenciados. Nesse sentido, ressoa o pensamento de 

Walter Benjamin (2013), para quem a narrativa histórica não deve ser contada 

apenas do ponto de vista dos “vencedores”, mas também dos “vencidos”. Assim, 

abre-se espaço para a reescrita de uma história que integre vozes 

marginalizadas pelas narrativas oficiais.  

As personagens criadas por Paulina carregam as dores do preconceito 

de gênero e de raça, ambas resultantes dos processos avassaladores de 

dominação colonial. Não apenas a África, mas também a mulher africana 

sempre foi tratada como objeto de exploração. Nesse contexto, a trajetória de 

Maria das Dores é emblemática: “das palavras, conheço as injúrias, dos gestos 

as agressões. Tenho o coração quebrado. O silêncio e a solidão me habitam. 

Eu sou Maria das Dores, aquela que ninguém vê.” (Chiziane, 2008, p. 18).  

O ponto fundamental da análise da obra está na maneira como a ficção 

literária proposta neste estudo traz à tona as vozes de mulheres que foram, 

historicamente, subalternizadas e marginalizadas. A história oficial não permitiu 

que suas narrativas fossem registradas como memória legítima, relegando-as 

às margens de um sistema patriarcal e de um governo repressivo. Contudo, no 



  180 

romance, essas memórias tornam-se parte da construção identitária de 

Moçambique, reposicionando o papel das mulheres no imaginário coletivo.  

O alegre canto da perdiz torna-se, assim, um símbolo de resistência e 

força ao evidenciar, criticar, (re)significar e reconhecer a condição da mulher 

negra moçambicana por meio de personagens femininas cativantes. A autora 

legitima a realidade histórica ao articulála com a construção ficcional de suas 

protagonistas. Ao narrar a árdua saga de Delfina e Maria das Dores (mãe e filha), 

Chiziane propõe uma releitura da origem dos povos moçambicanos e dos mitos 

do matriarcado, ressignificando o papel da mulher na criação e formação da 

nação.  

Por fim, o artigo buscou reafirmar a relevância da literatura negra e 

expandir as perspectivas críticas aplicadas à narrativa. As análises aqui 

desenvolvidas não se propõem a esgotar as interpretações possíveis de O 

alegre canto da perdiz, obra que ainda oferece vasto campo de investigação, 

especialmente no que diz respeito ao uso da memória na construção das 

narrativas do povo moçambicano.  

  

Referências  

  
BARBOSA, Adriana M. de A. Ficções do feminismo. Vitória da Conquista: Edições 

UESB, 2011. < http://www2.uesb.br/editora/?p=57>  Data de acesso 03 de nov. 

2023.  

  

BARBOSA DE MEDEIROS, Cláudia. TINDÓ SECCO RIBEIRO Carmem Lúcia. 

Ó Alegre Canto do corpo feminino e suas notas dissonantes. Revista 

Graphos, vol.16, nº 1, 2014, UFPB/PPGL. Disponível em: 

https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/graphos/article/download/20331/11258/  

Data de acesso 03 de nov. 2023.  

  

CHABAL, Patrick. Vozes moçambicanas: literatura e nacionalidade. Lisboa: 

Vega, 1994, p. 292-301.  Disponível  em:  https://www.e- 

publicacoes.uerj.br/index.php/palimpsesto/article/download/34994/24712 Data 
de acesso 15 de out. 2023.   

  

CHAMPAGNATE, Pauline. A representação da mulher na construçao da 
naça moçambicana em O alegre canto da perdiz. 2020, Disponível em: 

https://www.representação_da_mulher_na_construção_da_naçãomoçambican
a_em_O_Alegre_Canto_da _Perdiz?  Data de acesso 15 de out. 2023.  
  

http://www2.uesb.br/editora/?p=57
http://www2.uesb.br/editora/?p=57
http://www2.uesb.br/editora/?p=57
https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/graphos/article/download/20331/11258/
https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/graphos/article/download/20331/11258/
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/palimpsesto/article/download/34994/24712
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/palimpsesto/article/download/34994/24712
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/palimpsesto/article/download/34994/24712
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/palimpsesto/article/download/34994/24712
https://www.academia.edu/94142410/A_representa%E7%E3o_da_mulher_na_constru%E7%E3o_da_na%E7%E3omo%E7ambicana_em_O_Alegre_Canto_da_Perdiz?
https://www.academia.edu/94142410/A_representa%E7%E3o_da_mulher_na_constru%E7%E3o_da_na%E7%E3omo%E7ambicana_em_O_Alegre_Canto_da_Perdiz?
https://www.academia.edu/94142410/A_representa%E7%E3o_da_mulher_na_constru%E7%E3o_da_na%E7%E3omo%E7ambicana_em_O_Alegre_Canto_da_Perdiz?
https://www.academia.edu/94142410/A_representa%E7%E3o_da_mulher_na_constru%E7%E3o_da_na%E7%E3omo%E7ambicana_em_O_Alegre_Canto_da_Perdiz?
https://www.academia.edu/94142410/A_representa%E7%E3o_da_mulher_na_constru%E7%E3o_da_na%E7%E3omo%E7ambicana_em_O_Alegre_Canto_da_Perdiz?


  181 

DUARTE, Zuleide. Outras Áfricas: Elementos para uma literatura da África. 

Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 2011.  

  

LEITE, Ana Mafalda. Oralidade na produção e na crítica literárias africanas. In:_. 

Oralidades e escritas pós-coloniais: estudos sobre literaturas africanas. Rio 

de Janeiro: edUERJ, 2012b. p.15-4.  

  

MACEDO, Ana Gabriela. AMARAL, Ana Luísa. Dicionário da crítica feminista.  

Porto: Edições afrontamento, 2005, Disponível em: 

https://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/1822/65561/1/Dicion%C3%A1rio

%20da%20 Cr%C3%ADtica%20Feminista.pdf Data de acesso 24 de out. 2023 

p. 25. 2021  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/1822/65561/1/Dicion%C3%A1rio%20da%20Cr%C3%ADtica%20Feminista.pdf
https://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/1822/65561/1/Dicion%C3%A1rio%20da%20Cr%C3%ADtica%20Feminista.pdf
https://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/1822/65561/1/Dicion%C3%A1rio%20da%20Cr%C3%ADtica%20Feminista.pdf
https://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/1822/65561/1/Dicion%C3%A1rio%20da%20Cr%C3%ADtica%20Feminista.pdf


  182 

 

ORGANIZADORES 

 

 

 

WELIDA MARIA GOUVEIA SILVA 

 
Graduada em Letras – Licenciatura pela 

Universidade Estadual do Maranhão (UEMA), 

Campus Itapecuru-Mirim, é especialista em 

Língua Espanhola, Língua Portuguesa e 

Literatura Brasileira. Mestre em Letras, com 

ênfase em Linguagem, Discurso e Cultura, pela 

Universidade Federal do Maranhão (UFMA), 

campus Bacabal. Integra os grupos de pesquisa 

Literatura, Negritude e Diversidade 

(GEPELIND/UFMA) e Literatura, Enunciação 

e Cultura (LECult). Seus interesses de 

pesquisa concentram-se na Literatura Afro-Brasileira, nos Estudos Culturais 

e Feministas, refletindo um compromisso profundo com a análise crítica das 

múltiplas vozes, representações e imaginários que constituem o tecido 

literário, social e cultural. Atualmente, atua como professora de Língua 

Portuguesa na Secretaria de Estado da Educação do Maranhão. 

Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/0715819941417786 

 

 

 

 

 

 

http://lattes.cnpq.br/0715819941417786


  183 

FRANCINALDO PEREIRA DA SILVA 

 

Graduado em Letras Licenciatura pela 

Universidade Estadual do Maranhão 

(UEMA), campus Itapecuru, em 2019. Mestre 

em Letras pela Universidade Federal do 

Maranhão (UFMA), campus Bacabal, em 

2021. Professor substituto na Universidade 

Estadual do Maranhão, campus Pedreiras. 

Membro do grupo de estudo em Pesquisa 

Literatura, Enunciação e Cultura - LECult. 

Trabalha com literatura brasileira no âmbito 

das estéticas realista e naturalista; corrente 

literária de viés sociológico no âmbito da 

literatura e sociedade, com afinidade nos postulados de Candido e Bakhtin; 

literatura marginal; personagens subalternos na literatura; aspecto de 

construção social em obras literárias. 

Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/6406382689210294 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://lattes.cnpq.br/6406382689210294


  184 

 

 

 

   

  

  

  


